# ESCRIFURA

MUSICA-APTES PLASTICAS PEATRO CINE POR LA PAZ LE ROS GREJADOS E CHISTY ICIONES

Tan Es. L. NUMERO

HOEB BARINA JOSE BERGAMIF,
OLD TO, BORDOLI, MICHELREASEA GMUALDO BRUGHETTH. FF. 230 HERNANDE,
LDUARDO I. ZANO, MARC PI.,
Ch. H.L. DAS. B. ROPS, HECTOR
A. DOSAK ERRECART.

MAN HE PADE

## **ESCRITURA**

ENSAYO - CRITICA - POESIA - NOVELA Y CUENTO MUSICA - ARTES PLASTICAS - TEATRO - CINE - POR LA PAZ - LIBROS - GRABADOS E ILUSTRACIONES

Año II

Montevideo, Abril - Mayo de 1948

N.o 4

#### SUMARIO

#### PRIMERA PARTE

Grandeza y miseria del absurdo, por Daniel Rops. — Los criterios de verdad, por José Babini. — Carta de Paris, por Michel Braspart.

#### SEGUNDA PARTE

POESIA. — Poema de Advicato, por Eduardo Lozano. — NOVELA Y CUENTO. — Mur (cuento), por Feliaberto Hernández. — MUSICA. — Música entre los prisioneros, por Marc Pincheele. — Actuales corrientes musicales en los Estados Unidos, por Héstor A. Tosas Errecart. — CINE. — Encruciada de cine y pintura, por Josi María Podestá. — LA MASCARA Y EL ROSTRO, por Josa Bergamín. — POR LA PAZ. — De la responsabilidad del creador. y de la Paz, por Romauldo Bruaberti. — Un llamado en favor de la niñez, por Julio Bayce. — LIBROS. — La poetis de Carlos Denis Molina por Domingo Luis Bordoli. — Castro libros sobre el Este, por Carlos Real de Azúa. — EXPOSICIONES.

#### GRABADOS

El Descendimiento, de Giotto. Reproducción de un fresco de la Capilla Serovegni en Padua. Esquema estructural y directrices cinegráficas correspondientes a la película "Relato sobre un fresco" de Emmer y Gress. — "Cafe" (óleo: de Cândido Portinari. — "La rama" (agualurett). de Raúl Veroni. — Misur Angel (óleo). de Josquin Torres Gaería. — "Niña" (punta seca) de Maria Carmen. — "Bodegón" (ólov)o). de Hans Platischek. — "El concierto". (óleo). de Jacobo Jordáns (1593-1678).

VINETAS

1

學的 自由在學生的 一切 日本中的

TODÀS LAS COLABORACIONES QUE SE PUBLICAN EN ESTE NUMERO SON INEDITAS Y ESCRITAS EXCLUSIVAMENTE PARA "ESCRITURA"

PROHIBIDA LA REPRODUCCION TOTAL O PARCIAL SIN MENCIONAR SU

PROCEDENCIA

#### **ESCRITURA**

18 de Julio 1333 Ap. 32,

Teléf.: 8-87-59

Montevideo. Uruguay.

#### DIRECCION

Julio Bayce - Carlos Maggi - Hugo Balzo

DIRECCION DE LAS SECCIONES PERMANENTES
POESIA: Isabel Gilbert de Pereda. NOVELA y CUENTO:
Carlos Maggl. MUSICA: Hugo Balzo. TEATRO: Carlos Martinez Moreno. CINE: José María Podestá. LA MASCARA Y
EL ROSTRO: José Bergamín. POR LA PAZ: Julio Bayco.
LIBROS: Carlos Real de Azúa. Viñetas y asesoría grática:
Adolfo Pastor.

Redactores Responsables: Julio Bayce y Carlos Maggi. Secretario de la Administración: Mario Rodríguez Gil.

Corresponsal literario en Buenos Aires: Romualdo Brughetti; en París: Michel Braspart.

### GRANDEZA Y MISERIA DEL ABSURDO

Como fondo de toda una parte de la producción literaria francesa de estos últimos tres años — se trate de la obra de Jean-Paul Sartre o de los dramas y novelas de Albert Camus —, se discierne, explícita o sobrentendida pero siempre presente, una filosofía infinitamente más profunda, más elemental que aquélla cuyas teorías expone el existencialismo: la filosofía del absurdo. Sería vano negar que ejerce sobre toda una parte de la juventud de Francia (y fuera de Francia...) una especie de fascinación. Para todo aquél quo no ha sabido — o no ha querido — anclar sólidamente su barca a una doctrina explicativa del mundo, la filosofía del absurdo aparece como una especie de justificación irrisoria, de acentuada ironía, estoica y epicúrca en sus componentes, que está lojos de carecer de prestigio.

4 Lo confesaré i Por lejos que me encuentre de sus afirmaciones, siento plenamente su grandeza y su desgurradora tentación. Esta doctrina no tiene nada de innoble: al contrario. Procede de un adquirir conciencia aguda de la miseria del hombre, del horror de su mortal condición, y se une así con lo que hay de más eterno en nuestro corazón. Frente a un mundo donde nada encuentra explicación aceptable a la razón, un pensamiento que postula el absurdo como único principio válido, tiene todas las posibilidades de alcanzarnos. Nueva encarnación del romanticismo, que, a pesar de su orquestación diferente, retoma a menudo los temas de Lamartine o de Chateaubriand, la filosofía del absurdo nos envuelvo en ese mismo hechizo de la desesperación que, en tiempos de El lago o de René, exaltaba el alma de nuestros bisabuelos. Las palabras cambian, pero el ceo refleja siempre sonidos parecidos.

Lo que este neo-romanticismo ha agregado a su antecesor es el acento propio de nuestro tiempo, y en esto también es evidente el talento de sus autores, porque han sabido recogerlo perfectamente. La certidumbre de vivir una época amenazada en la que el edificio entero de la sociedad puede romperse; la sumisión a un ritmo de existencia rápido, brutal, en el que la desesperación en vez de extenderse en acentos byronianos tiene algo de fulminante; el conocimiento — cada vez más agudo — de lo que Rimbaud llamaba la "fécrie scientifique", con aspectos temiblemente bárbaros; todos éstos son los elementos que los paladines del absurdo han sabido integrar a su obra; como sus maestros americanos los Hemingway y los Faulkner.

Todo esto sería poco todavía si, de tales comprobaciones no se hubiese extraído una doctrina del hombro que las trascienda. Sí, el mundo es absurdo; sí, todo esfuerzo por justificar la vida es vano; pero esto no es una razón para renunciar a vivir. El todaum vitas, con todo lo que tiene de complaciente, está muy lejos de esta concepción dura, decisiva, heroica. "Pasión desgarradora" — como dice Albert Camus, — el absurdo exalta al hombre en su dignidad de ser consciente. Sabe que nada tiene sentido, pero saberio es posece el sentido supremo. Es necesario ir más allá de esta certidombre "La vida lumana comienza del otro lado de la desesperación", exclama un personaje de Sartre: ¡Quién no siente la nobleza y —en un sentido— la verdad de este grito?

Y después, es necesario decirlo si se quiere comprender su poder de atracción, estas ideas participan de otro elemento que el hombre tiende siempre a llevar consigo: es lo que podría llamarse el lado prometcico de su naturaleza —o luciferino, si se prefiere. Este sentido patético de la libertad humana que, a fines del siglo último, encendía a los jóvenes lectores de Nietzsche, se encuentra en los mejores doctrinarios del absurdo. Este hombre solo, bajo un cielo amenazante, que quiere vivir hasta el extremo esta vida que sabe tan fugitiva y limitada; es verdaderamente una imagen de auténtica nobleza, y ninguina mirada de veinte años la contemplará sin amarla.

Este conocimiento adquirido, amargo, y tónico, y este hombre afirmado, ta dónde van? La divisa fundamental de la escuela es la que Sartre ha formulado así: "Hacer, y haciendo, hacerse, y no ser nada más que lo que se ha hecho." Tal es la ley del hombre. Pero entonces, tqué sentido debemos dar a esto esfuerzo? Por qué esto en vez de aquello? Y si haciendo el hombre se revela a sí mismo, t por qué elegirá de sí una imagen y no cualquier otra?

Para un cristiano, la acción tiene un sentido muy definido. Debe ten-

der, en el plano personal, a aproximarlo a un modelo que conoce con precisión, según los cánones que le han sido revelados. Y en el plano universal, debe esforzarse por reacercar la sociedad de los hombres a su inaccesible modelo: el reino de Dios. Si un creyente se hace consciente, pues de su deseperación y de la absurdidad del mundo, sabe también que existen soluciones en lo absoluto, y que él se realiza en la medida en que las hace suyas.

Para un marxista, los principios de la acción son diferentes, pero no son ní menos satisfactorios ni menos lógicos. Siguiendo el aforismo de Engels, no basta "comentar el mundo; es necesario transformarlo." El comunista actúa para realizar una cierta visión del mundo, y haciéndolo, piensa que los problemas de orden personal que se le planteen, serán resueltos. (Que esto sea verdadero o falso poco importa aquí). Posce también un vínculo lógico que pone de acuerdo su doctrina y su acción.

Confieso que en la filosofía del absurdo este vínculo se me escapa. Si el mundo no tiene ningún sentido, ¿por qué optar por una decisión con preferencia a otra? ¿Para realizar al hombre, "hacerlo haciendo"? Pero lo que es válido para mí no lo es forzosamente para otro. ¿Es necesario ir simplemente hasta el límite de los instintos? No hay necesidad do filosofía para llegar a un resultado hacia el cual la naturaleza humana se precipita ya demasiado. Aplicada textualmente, la doctrina del absurdo niega la necesidad y la posibilidad de elección. Si es lógica consigo misma debe exaltar el desorden del mundo y esa anarquía que es la formulación histórica del absurdo. En cuanto al hombre, debería dejarle el campo libre a todos los absurdos, morales o de cualquier otra clase. Kierkegaard, que había partido de una consideración semejante de la desesperación, pero que no se había quedado en ella, denunció perfectamente este peligro: "Al fin —decía— lo posible engloba todo, pero es que entonces el abismo se ha tragado el yo. El individuo mismo se ha convertido en la simple posibilidad de todos los posibles."

Es necesario ereer que los teóricos del absurdo tienen conciencia de este peligro, porque lo que sabemos de su acción escapa a las críticas que se podrían hacer a su doctrina si ésta pasara a los hechos. Algunos de ellos están comprometidos políticamente en la acción. Y, tqué principios invocan? Nociones morales perfectamente valederas en sí: la idea de justicia, la precoupación por la verdad, el deseo de defender la persona humana de todos los monstruos que la amenazan. Queda sobrentendido que estamos absolutamente de acuerdo con estos principios. Pero no comprendemos cómo se vincu-

lan a una concepción del mundo en la que no tienen ningún sentido. Odiar la violencia y amar la justicia está bien, pero no es, forzosamente, realizar al hombre (en el sentido de su doctrina). En la perspectiva del absurdo no hay en verdad ninguna razón para que un hombre bueno y justo sea más auténticamente un hombre que un bruto sanguinario: los dos postulados existen en la naturaleza humana. Todo pasa como si, en la acción, pensadores como Camus y sus amigos, reencontraran imperativos absolutos -- superiores a todo absurdo- y elementos de esperanza más allá de su desesperación.

Y es ahi que su obra adquiere verdadero valor de testimonio. Esta filosofía tiene, ciertamente, una originalidad (sobre todo en su formación literaria), pero, como síntoma, se filia en una tendencia que conocemos bien y que no es de ayer: la que el R. P. de Lubac, en un libro notable, ha denominado humanismo atos. Para estos doctrinarios del absurdo, Dios no existe. No existe siquiera como problema. "Esa presencia o esa ausencia " en el fondo del ciclo, no le concierne" al hombre, escribe Simone de Beauvoir. Para un Rimbaud, para un Nietzsche, Dios existia todavía como adversario. Hoy va no se preconiza el rechazo sino la preterición.

Pero, de varias maneras esta doctrina del absurdo tiene un valor de testimonio: testimonia realidades diametralmente opuestas a las que afirma. A quien lee esta producción en conjunto, la impresión que se le impone es la de una hoja en blanco, o, si se quiere, sin desconocer el talento y tomando la palabra en su sentido más concreto, la de una especie de chatura. Los personajes están pintados con verdad, pero esta verdad misma es deficiente, Ante Caligula, en donde Camus consigue hacernos simpático este psicópata coronado, uno tiene ganas de exclamar: "pero, ses esto la vida! ¿Es esta. incoherencia, esta dislocación radical de todo?" Y, simultáneamente, se exige la explicación como una necesidad ineluctable. Así, para concluir Las Moscas, Sartre recurre a Zeus como un Deus ex machina. Es el mismo sentimiento que se experimenta leyendo -aunque estén escritos en un registro muy diferente- los relatos misteriosos de Kafka. En ellos también, la explicación suprema radica en una ausencia, en un gran vacío, percibido en el fondo misme de la angustia, "un olvido catastrófico", como lo ha dicho tan bien Jean

Pero es necesario ver también otro aspecto de este testimonio en el hecho de que, desde que se convierten en novelistas o dramaturgos, los doctrinarios del absurdo testimonian una preferencia constante por los estados ambibuos de la conciencia y por aquéllos en los que el hombre se degrada: el miedo, la cobardía y fa locura. ¿Dónde está la grandeza del hombre libre y desesperado que ellos postulan? ¿Está en La Nausea o en las páginas casi escatológicas de El muro o de Los Caminos de la Libertad? ¿Dánde están Tos grandes valores humanos: la devoción y el coraje, el honor y la virtud? Pero he aqui, que, contraprueba decisiva, cuando Albert Camus los hace actuar en La Peste, encuentra al hombre en una plenitud que ninguno de sus personajes anteriores había conocido.

Testimonio también, y de qué importancia: la literatura del absurdo demuestra sobradamente que, desarraigado de ciertos principios -de esos principios cuyo arquetipo conoce todo cristiano-, el hombre no se encuentra más

que en la abyección.

A esta filosofía, cuyo prestigio conduce en definitiva a un callejón sin salida, el escritor que opondríamos sería Dostoievski. También el autor de La Voz subterránea partió de la consideración de nuestra miseria, de nuestra desesperación y del enigma que el mundo nos plantea. Pero no se detuvo allí. Y pensando en tantos héroes incompletos, en tantas almas irremediablemente ausentes de sí mismas, dan ganas de repetir aquellas palabras de un personaje de Los Poseidos: "Ignoran que ellos también encierran un Gran Pensamiento eterno."

DANIEL ROPS

### LOS CRITERIOS DE VERDAD

En el proceso total del saber, que va desde la vivencia individual hasta el juicio verdadero, intersubjetivo e intercomunicable, la etapa más conscientemente racional es la etapa lógica; etapa en la que priva la abstracción, en la que todo lo sensible es apartado, y el contenido mental se adapta a los moldes formales proporcionados por las operaciones y las constantes lógicas. Pero estas formas vacías, que admiten todas las sustituciones posibles, son como piezas de un juego, en cierto modo automático, que la razón abstracta maneja como herramienta indiferente a la materia que trabaja, juego que es independiente del sujetos del objeto y de la posible correlación entre ambos.

Mas en el proceso del saber, lo esencial es esta correlación y, sobre todo, que esta correlación denuncie un conocimiento, y por tanto, más que el recipiente formal que contiene el juicio fruto de esta correlación, importa que cese juicio se aliste entre los enunciados que llamamos verdaderos. Se yergue así, como elemento básico del proceso lógico del saber, el problema del conocimiento y del error, de la verdad y de la falsedad, problema que depende de la duplicación de la realidad que se da en el conocimiento, pues al mundo del ser sólo compete el atributo verdad, mientras que al mundo de los juicios competen los atributos verdad y falsedad, según que la verdad del ser se haya transferido o no al juicio,

Dice Hartmann (1): "Todo lo que llamamos en la vida nuestro conoci. miento, es en realidad una mezela de conocimiento y de error. No poscemos ningún criterio directo de la verdad; la verdad no es algo aprehensible en el contenido del conocimiento, sino una relación con algo que precisamente sólo

conocemos por el conocimiento mismo, a saber: el objeto. Toda comprobación recorre el camino indirecto de su verificación ante el objeto. En la vida la conciencia cognoscente que busca aprehender el objeto, no espera esta verificación sino que se precipita, completa, combina y toma por verdad el resultado aun no suficientemente examinado. Las ciencias no están libres de ellotodo investigador lo sabe muy bien y cuenta con esta fuente de errores. Pero también él debe atenerse a estas vagas "chances" de acierto y conceder un valor hipotético a lo no comprobado, con lo cual nunca puede llegar a una apreciación exacta del grado de certidumbre. Surgen teorías que son debatidas y discutidas para ser finalmente abandonadas. Con el curso del tiempo prosigue el proceso interminable de rectificación; entretanto la ciencia progresa y lo que en ella hay de sólido, persiste".

Ahora hien, los reguladores de este proceso de rectificación son los criterios de verdad o criterios de verificación, que presiden todo el juego lógico del saber, como grandes hipótesis sobre las que se funda y a las que se somete el saber, cuando pretende ser conocimiento. De ahí que la aplicación, ineludible y rigurosa, de estos criterios sólo rige al saber erítico, pues en el saber ingenuo, por su débil sometimiento al proceso lógico, tales criterios son remplazados por elásticas y maleables normas de validez, oscilantes en el gran margen que va desde la certeza a la incertidumbre, y tibiamente abrigadas por el calor que le presta el intercambio social y humano. Pero en la frín zona de la reflexión, implacable e insensible, aquellas normas desvanecen y el rigor lógico impone los criterios de verdad, jueces inapelables y hasta con fueros específicos, pues tales criterios varian según el sector del saber al cual se aplican.

Por lo que ereemos saber, podemos distinguir enatro criterios de verdad diferentes, a los que, en distinta medida, han de sometorse todos los juicios para satisfacer su pretensión de ser verdaderos.

El primer criterio de verdad que ha de considerarse, no es sino la condición misma de existencia de todo sistema de juicios, cualquiera sea su contenido; es el critério que denominamos "coherencia", vale decir la ausencia de contradicción entre los diversos juicios del sistema. Tal condición, necesaria en todo sistema de juicios, es quiza suficiente en sectores científicos, como la matemática, en los que priva el formalismo; en todo caso, este criberio es primordial en el plano puramente deductivo de cualquier sector científico.

NICOLAI HARTMANN, El pensamiento filosófico y su historia. Versión de mibal del Campo. Montevideo, 1944. p. 16.

Un segundo criterio, característico ahora de todas las ciencias reales, es el que denominamos criterio "copia", o criterio "modelo", según el cual todo sistema de juicios coherentes es verdadero cuando constituye una estructura que, respecto de un determinado mundo de objetos, guarda una correspondencia semejante a aquélla del modelo con su original. Tal correspondencia no ha de entenderse en sentido literal, pues en tal caso sería necesario un nuevo criterio para verificar la semejanza entre el original y la copia, sino en un sentido muy general, concibiendo esa correspondencia, con Rey Pastor (2), como un isomorfismo/que mantiene las relaciones entre los entes, sacrificando su ser. De ahí que la correspondencia que este criterio regula pueda ir desde la reproducción fiel, detalle por detalle, hasta la reproducción al grandes rasgos, sólo comprensible si se la abarca en su totalidad; así como un retrato o un paisaje pueden reproducirse en una copia fotográfica o en un cuadro cubista.

Tal correspondencia, que va más allá de la clásica adecuación del juicio a la cosa, posee una dinámica interna propia que provoca una interacción entre los conocimientos y los objetos. Así vemos cómo la ciencia natural y la naturaleza, o la historia y la cultura, so influyen mutuamente como el cauce al río, como el relieve a la corriente: la ciencia natural con sus teorías modifica a la naturaleza misma; la ciencia histórica con sus interpretaciones modifica ai curso mismo de la cultura.

Un tercer criterio de verdad que denominamos criterio "sentido", es aquél según el cual, en un sistema coherente, sus juicios cumplen la pretensión de ser verdaderos, si todos ellos están comprendidos en una atmósfera única, en una estructura que les confiere unidad y sentido. Este sentido ya no obedece, como en el criterio anterior, a la existencia de una realidad exterior, sino a una necesidad intrínseca de comprensión, de coherencia íntima que es fijada por el espíritu. De ahí que este criterio, que consideramos característico para la filosofía, regule a las estructuras racionales de las llamadas ciencias del espíritu.

Por último, un cuarto criterio de verdad, característico y de índole distinta a los anteriores, regula específicamente a los conocimientos de un sector del saber también característico: es el criterio que denominamos criterio "éxito", que domina en el vasto campo de la técnica. En efecto, el valor de un juicio técnico, lo que llamaríamos su verdad, no consiste sino en el hecho de que este juicio, respecto de los anteriores, logra por resultado una mejor aplicación, un rendimiento mayor; en una palabra: es más provechoso, representa un éxito. De ahí que el criterio que regula la incorporación de nuevos juicios a la técnica sea el criterio utilitario que comprueba ese éxito. Basta comprobar cómo este criterio no tiene aplicación fuera del campo técnico y, cómo, recíprocamente, no lo tenga en este campo ni el criterio copia ni el criterio sentido, para justificar la existencia de un criterio especial regulador de un sector del saber también especial. No ha de confundirse, empero, este criterio utilitario que sólo tiene vigencia en el aspecto lógico del saber técnico, y que por tanto es indiferente a las consecuencias del mismo, con el valor utilidad que puede imprimir una dirección a ese saber en vista de sus finalidades ulteriores.

Estas eriterios de verdad, por distintos que sean, no se presentan aislados. Fuera del criterio "coherencia", siempre presente y obligado, es probable que los demás criterios, en dosis muy variadas, intervengan en todos los sectores científicos. De abí que quizá no exista ningún sector del saher en el que rija un único criterio de verdad que, en tal caso, debiera ser necesariamente el criterio "coherencia". Por ciemplo, la reciente polémica sobre los fundamentos de la matemática, ha puesto de relieve la resistencia a admitir tal posibilidad aun en un campo tan claro y despejado como es el de esa ciencia.

Como único ejemplo, consideremos la historia. Por su misión esencial de reproducir, en una estructura coherente y plena de sentido, la irrupción en el tiempo de la total cultura humana, la historia se hace participe de las ciencias reales y de las ciencias del espíritu. Por un lado, la historia ha de reproducir, de manera peculiar, una realidad exterior: la realidad total de la cultura con el original advenimiento y desarrollo de les variados y multiformes bienes culturales. Pero, por otro lado, la índole de esas ercaciones culturales exige que la correspondencia entre los hechos humanos y les conocimientos históricos que los reproducen, esté impregnada de un sentido único, sentido que variará según las diferentes discriminaciones del pasado que el espíritu humano advierte. De ahí que los juicios históricos han de someterse

<sup>(2)</sup> JULIO REY PASTOR. La filosofia ficcionista. En Mineroa, Nº 4, p. 24 Buenos Aires. 1944.

al triple criterio de verdad: coherencia, copia y sentido, como la variada riqueza historiográfica así lo comprueba.

JOSE BABINI

Santa Fe, Argentina, 1948.

### CARTA DE PARIS (\*)

París, mayo de 1948.

En qué pensaba Paris durante los cuatro años de ocupación? Paris soñaba con la época de pre-guerra. La tristeza de los parisienses (tristeza que sorprende a los extranjeros) proviene de que una post-guerra no puede ser nunca una pre-guerra. Aun no hemos eliminado completamente las toxinas de esos cuatro años terribles. La distancia que separa, por ejemplo, Ondine de Giraudoux de Mains sales de Sartre, mide el camino recorrido, que es vano añorar.

Los problemas planteados por la depuración de los escritores permiten reconocer el nuevo estilo de la época. En efecto, casi no puede reprocharse a Giono, Montherlant, Jouhandeau, que se hayan puesto al servicio de los alemanes. La prueba es que la Justicia no tomó intervención en sus casos. Se les puede reprochar, en cambio, haber seguido escribiendo como si los alemanes no estuvieran, y no haberse puesto al servicio de la Resistencia. En suma, no es tanto en nombre del patriotismo como en nombre de una concepción "comprometida" de la literatura, que escritores tan diferentes como Sartre. Camus, Malraux, Aragon, se han permitido mirarlos con malos ojos.

¿Es el escritor un animal social, o es un solitario? He aqui la grave cuestión que nuestras revistas no han terminado de debatir.

Un caso privilegiado ilustra este dilema: el de Gide. No era posible pretender que Gide hubiera "colaborado": no había colaborado. Había colaborado en una edición del teatro de Goethe, publicada por Gallimard. Después,

大学 いまかん はない はない かんしょう

<sup>(\*)</sup> Con esta carta, iniciamos la serie que periódicamente ha de enviarnos desde París nuestro corresponsal literario exclusivo, Michel Braspart.

se había callado. Sin embargo, si no fué "interdicto", fué por lo menos "sospechoso". Gide no se había lanzado a la batalla de las ideologías.

He aqui por qué el primer número de Cahiers de la Pléiade (que dirige Jean Paulhan) llevaba jubilosamente este grito de guerra: "Viva la literatura sin compromisos". He aqui por qué Jean Paulhan, que había particinado, clandestinamente, en la fundación del Comité Nacional de Escritores à en la redacción de Lettras Françaises, lucha desde hace un año para que ese mismo Comité renuncie a las medidas de intimidación por las cuales quería mantener en silencio a los escritores "sospechosos" cuyos nombres he dado más arriba.

No creáis que me complazco en revelaros secretos de familia que son, por otra parte, secretos de polichinela: os digo lo que se trata en los diarios, revistas y salones que hablan de literatura.

Vuelvo a la pieza de Sartre. Inspirada en acontecimientos que se desarrollan en Hungría después de la Liberación, es un nuevo comentario del debate al cual el libro de Koestler, Occuridad al medicida (Darkness at noon), había dado, hace algunos meses en Francia, una publicidad extraordinaria, había dado, hace algunos meses en Francia, una publicidad extraordinaria que establece una jerarquía de valores imprescriptibles y de la que adapta esta jerarquía a las necesidades y exigencias de la historia. Los actos que son reprensibles para la moral tradicional, lo son en cualquier circunstancia. Para la moral de la historia, las circunstancias llegan a justificar los actos considerados reprensibles por la moral tradicional. Dicho de otro modo: los actos cambian de signo, son afectados por un signo positivo o negativo, según mande la historia. El héroe corneliano sacrificaba las pasiones. Sartre deja que el espectador elija.

Otro escritor de acción: André Malraux. El favor provisorio de que goza Sartre (se empieza a decir, aquí y allá, que Sartre es la reencarnación de Paul Bourget, escritor serio de fines del siglo XIX, y caído en desuso) aventaja poco al interés renovado que suscita Malraux. En dos años, ya han sido dedicados dos ensavos (de Gaetan Picon y de Claude Mauriac) al autor de La condition humaine, y hay otros en preparación. Por qué? Porque Malraux es el único escritor que, sin desdeñar el marxismo, lo combate. No lo combate en nombre de la tradición, sino en nombre del porvenir. No le opone los últimos destellos de la cultura burguesa (destellos que ciñen la gran frente-

de patriarea de Gide); le opone las luces todavía indecisas que anuncian el nacimiento de una nueva cultura occidental. Para la cultura burguesa del siglo XIX, libertad y destino eran contradictorios. No lo son más en manos de Malraux, que prepara el advenimiento del héroe liberal. Al mismo tiempo que se consagra a la política más militante, Malraux continúa estableciendo las reglas de una estética patética, y el primer tomo de Musice Imaginaire es sin duda el más hermoso material de las vidrieras de librería. Hermoso material que tiene también las propiedades requeridas por todo explosivo, y que consagra la ruptura irremediable de las artes plásticas y las pretensiones "burguesas".

He aquí el rápido esquema de algunas posiciones. No quiero cerrar esta primer carta sin deciros que existe otra. Si esperáis adivinar la mentalidad actual de la juventud francesa, es necesario que imaginéis que ocupa esta última posición. Pero desconfío de las generalidades: la juventud francesa no es un bloque. Si lo fuera, no sé habría descubirat todavía. Y cuando se descubra, no será ya la juventud francesa. Os aseguro que es difícil conocerla. Sin embargo, un texto póstumo de Saint-Exupéry (aparecido en Figaro Littéraire) ha tenido un éxito maravilloso. ¿Qué decía Saint-Exupéry? "Odio mi época con todas mis fuerzas". Escribió estas líneas algunos dias antes de desaparecer, derribado por un avión alemán. Las escribió mientras cumplía voluntariamente su oficio de soldado. Estaba, pues, "comprometido". Pero no se engañaba. Cumplía con su deber. Pero, afirmaba al mismo tiempo su intransigente soledad. En el mismo momento en que vestía el uniforme, aseguraba detestar el uniforme. Esta posición peligrosa, difícil de mantener, propicia a las emboscadas, es la de la juventud francesa.

Os decía que el camino recorrido clandestinamente, a la sombra de la guerra, era inmenso, y que si los extranjeros que nos honran con su visita pretenden reconocer y reencontrar a Francia porque la Torre Eiffel y el Arco de Triunfo están siempre en su sitio, es que no pueden tener de Francia más que una visión rápida, que se queda en las apariencias. Nuestras preocupaciones no son las de antes; nuestra literatura no puede compararse a lo que era. (Desconfía de sí misma y trata de justificarse). Pero no memos detenido. La post-guerra de 1920 fué brillante porque descubrió un estilo (en una palabra, si queréis, el estilo ballet ruso). Ahora bien, cuando os decía que habíá un estilo específico de esta post-guerra, me equivocuba. Buscamos nuestro estilo. Vivimos lo que Malraux ha llamado una "meta-

mordicia. Cambonos de pel. Y si la juventud francesa (a diferencia de us princruciones exteriores no siente nostalgia de una pre-guerra en la que nurriente may bene no está menos lejes de 1948 que de 1939. Está en otra una En la mistrata de en caraje y de su energía, se estorzará tal vez disportar interior esta de esta otra com con los elementos de hoy. La está un la ferencia en entre tales de esta otra razón profunda. Santre, Camus, ocupan un resentir les entres tantidoses se encuentran abora los actores de la pre-guerra tade (censes e Gono. Pero se preparan otros espectáculos.

Branaci de tenerce al corriente

MICHEL BRASPART



### POESIA

### POEMA DE ADVIENTO

(1943 - 46)

1

En el estrecho bosque de tus brazos disciplina de huesos y elemencia dilata la noche. Música lenta dicta nuestro amor y multitud de barcas milagrosas y negras cuelan islas y algas habitadas con soledad venida, tiempo seco que traza círculos en tu frente de lunas y diademas.

Entonces, apacible padecer, rememoro el alado ejercicio por tu patria abisal,

en filos de vacio, y batallar con ángeles oscuros y lumbres que visitan nuestra calma con vocación de azar.

Oh, primer ángel: quema tu boca oleosa con dedos elegidos en la impalpable edad de los trigales, y sea así sagrado el animal que fuimos en las frondas menudas de tus ojos.

Mide la pesadumbre del follaje caritativo, firme, vegetal, por el sombrio alero de pestañas, en la profundidad marina de tus ojos: abetos atravesados de alas y albas de fervor.

Angel segundo, ofrece
mi cautela de miembros
donde fluye el dolor como resina,
por agreste elemento que transitan
los huecos de los ángeles,
y tus plantas evoquen respiros materiales
y pirámide roja que sabe enaltecerte.

Oh, tercer ángel que pronuncia la latigada escuela de tu torso de par en par, vigía de sed, subida zona donde mi amor, pez armonioso, oprime con sus escamas déciles tu vientre.

En qué fecha gozosa pretéritas ciudades de silencio y de fuego medirán el oficio circular de los astros

Paso a paso se apura libación de combate y duelo militar, tupido en olivares y reposo, deja colinas tan ilustres como la gratitud que elevan del agua los delfines, las cabras embebidas en las constelaciones.

Qué traducen los limpios anales del sileneio sino fuego triunfante que resume los llantos en madrugada leve de la sangre; porque he visto detrás de los pinares, de los órganos, del implacable gris de tu poniente, cómo iban y venían las miradas en forma de hoja suelta, cómo traban las puras muchedumbres su caballo en pavores de alta fronda.

A pesar de la muerte, sin residencia, algo, más que el beso total reclama nuestra fuerza, porque siento crecer como una hierba incómoda mi reducido corazón, mi corazón, copia de musgo, para siempre argamasa de tu abrazo que ignora la sucesiva muerte.

Diría que se ahoga la esperanza en esta bóveda intacta pero es mejor cruzar las alas y velar desde el vuelo pacífico reducto, conocer el paisaje donde transcurren cifras de mujeres y palomar, y sol.

Y solo, en perspectiva de cristales que aparecen a ti, cerco invisible de álamos de invierno.

 $\mathbf{2}$ 

veo a los hombres intrigar
la noche sin saberlo;
rayos hilvanan de la luna a su iris,
quedan las playas con sus peces latiendo las arenas,
y el cauce, mujer larga y azul;
oh, gruta que saciaban las margas,
oh, las fuentes fluviales
abiertas a la sed en calurosa
filigrana de insomnio.

Penetramos oteros en estación de dicha, pastores apacibles guiaban los rebaños, mariposas tendían su dibujo de alas, y el cielo, mar encima, desvelaba celaje con sirenas.

No quedan ya jornadas de sol alto para que aguda niebla borre los anchos términos del día.

Todo se apoya en el olvido, la voz que empleo para llamar se ahoga en mi garganta, el grupo de azucenas rebelado en tu pecho desciende al mar donde encendidos leños renuevan tus cabellos de resina.

Inscribiré preceptos de la púrpura en este itinerario de las aves, los peces y las plantas; arrojado mi cuerpo en las difíciles alturas, en la lúcida ruina del incienso, avanzada y reflujo ganarán mi latido por valles donde giran los adioses, las esferas dilatadas y los vientos.

Y o amo los zapatones mudos con que vienes y te recuestas, imagen blanca de muerte, y te tiendes, con zapatones que llegan donde termina el aire; yo amo los zapatones mudos con que vienes en tardes apacibles, para escarbar la siesta,

Yo amo el rubor de naranja que tienen tus avances cuando plagado vierte el horizonte sus ladridos en llamas; yo amo tus navajas y los glaciares de mis ojos cuando escuchan venir tu sazón de naranja.

Yo amo tus casacas rojas y tus porteros entorchados que abren candiles donde suenan músicas y tambores; yo amo los baldíos que escoltan tu venida: ¡cómo huelen los ramos, cómo agasaja tu camino solo!

Yo amo la horizontal premura de tus calles, la temible bandera que izan los que huyen; yo amo las breves colinas en que voy de tu mano y una callada harina me devuelve la piedra porque amo los zapatones mudos con que vienes, hechura de la muerte.

8

E SPERAR que llueva el otoño en el color de tu carne, estéril, vegetal, y silenciosamente va deshojándose la noche con los dedos del aire, oh, viento sigiloso, ramo suelto como larga cabellera distante que solía bajar un río lento y un torso de mujer apagada, sucesivamente virgen,

noche a noche, en el espeso verano de tu boca.

Los parques, la profesión de los faroles y los bancos temblando de lluvia, la dilatada edad de los plátanos, las calles sosegadas y los besos azules, acasel la sal de nuestros labios, mi transparente rostro de lágrimas te alcance los serenos augurios pegados a tus ojos, y esa misma tristeza que restituye el sueño, como la música de los trenes a través de la lluvia, a través de las lágrimas, a través de las distancias que nos unifican y defienden.

He olvidado sin remedio, vuelvo ya pensativo a la voz amarilla de los huecos y traigo lirios blancos para rememorarte, y perfume de siesta triturada en mis manos como apacible succsión de pétalos.

Quién sabe si en este corazón habrá un espacio que recuerde y pueda ver sobre la hierba un rastro que delate tu presencia, alguien que sume la voz molida del dolor y manifieste tu abrazo cotidiano y angélico, tu cuerpo estirado hacia la luna como un largo animal, tu saludo repleto de profecias y constelaciones.

Pero así, acongojado y verídico, plagado de niños y de albas que no pueden nacer todo lo que alcanzo es un lago herido de existencia donde se reflejan los cielos, algunos ángeles, la claridad de diez palabras justas, las horas imprecisas en que se hace el amor.

Como se adquiere la muerte así me favorece tu sueño, así recobro el gesto humilde de los pájaros que dibujan las nubes luminosas, y mi dedo, mojado por la noche, escribe aobre tu vientre vacío: yo te amo.

4

NADIE supo tu muerte pero yo la copié desde el balcón del sueño.

Fué doblando una esquina por una calle sin hombres ni mujeres donde llamaban niños con mano de azucenas,

Y sin embargo tenían en sus boeas un hueco definido, y con los ojos habían visto paisajes y tinieblas, y con los brazos habían tomado la pala y el arado, y la semilla, y la hoz, y el pan, y el pelo destrenzado de alguna mujer que sucedió con pena.

Llegaron varios hombres que guardaban en sus manos un puñado de pájaros y tenían los pies húmedos de hierba porque habían hollado simplemente los valles de rocío.

Y empezaron a golpear con sus picos, torpemente, sobre las duras piedras del camino, sobre la sosegada ternura de las flores, sobre la falda del jardín, sobre tu desconcierto que se dejó morir entre mis brazos poblados de vigilia.

Y transitaron la frescura de la tierra con sus dedos, y reconocieron el sabor del polvo, y penetraron las cavernas de las almas, y gritaron sordamente por la esterilidad de los sepulcros.



Nadie supe tu nombre; cien arcangeles soltaban tu corona de luz y tus campanas: desnuda y requerida, lejana, ferrenal, como un latido.

5

CUANDO caiga el otofio y las hojas enciendan música en los vidrios vendre a buscarte.

Angeles azorados tocarán tus vestidos con cien rosas natales, y una frase de pájaros con las alas ya restituídas cruzará las pupilas dulcemento.

Tú, desnuda, en el aire, como un alba de incienso me estarás esperando; vendré a buscarte.

Sirenas puleras llamarán, algas frescas de mar; tiempo de ensalmo y vivo alumbramiento, vispera de clarines y bautismo, último adviento donde te estoy llamando y una nueva paloma me contesta por el amanecer.

Mis botellas te contienen como una sed, mi arado sufre el vacío de tu mano que no está, mi mesa guarda el pan gris entre los pliegues da tu vestido, mi cadáver euscila siete gotas rojas como siete besos.

Cántaros de aceite consolarán tus llagas, y yo, con atributo de tórtolas y vides, vigía, en las arenas que la luna humedece, vendré a buscarte, desfallecido y lento, vendré a buscarte. Alguien cierra mis párpados, mi boca, con un jazmín de carne consagrada, tal vez un niño en traje de pirata, un pájaro, un dolor.

Vestiré de ceniza, no se verán las llagas ni mi carne desierta; violando paso por el fiel silencio vendré a buscarte, solo, te llamaré, buscándote.

6

SALPICADO, por la arena de los relojes alguien dibuja la orilla del agua entre pies de pescadores que resbalan.

Su mano perfecta reconoce la angustia de mi torso, la boca que refugia palomas impecables, el mínimo paisaje de mi cara construída sobre columnas transparentes y fechas tristes.

Mis ojos imitan la lejanía de los árboles, mi piel también padece otoños: copiosa, seca, antigua, un vuelo de cantos la estremecía ayer tocando hierba púrpura donde pacen rebaños de sonido.

Hoy reclamo mi voz tumbada al frío, y aunque el aire sostiene justas frases de pájaros sólo responde el mar su hora interminable detrás de los ladridos, de las horas heridas, y el pedazo de cárcel de cada nacimiento

Soplo cenizas bajas por ver si brotan cantos o marchas que despierten capitanes y hombres desarmados,



per ofr a golpean en balennes con niños, y se givierte una galeria de sueños hejados, de figuras grisca como estatura. Le arrangeles con espadas de amos

A te muerte prolija y leuta, ofrereo mis manos laboriosas, mi carne perfumeda con olcos espesos, con frutos triturados y megras, mi calculo la trisucza del anund escondido en el vidrio de la moshe, y aguardo, en tanto, sobre la oscuridad.

Entonose vendré yo, irremediable, real,

mi cuerpo estará desnudo, y tu cuerpo estará blanco,

y ta pelo mojará las estrellas con accite silencioso,

y mis dedos estarán cifrando la arena

y en cada número crecerá una flor que conoce el lenguaje de los mánfrages.

Invocaré a los que nunca padecieron entierro, a los que recogieron una muerte abandonada sobre la hierba y la viscierus; in case a los que gozaron una mañana de niños, una mujer.

Lin ventana, sobre el cielo y unos panes,
recorre bantismo de manos que tocaron el hueco del custodio.

distances.

Las pelatras como navios que quiebran la tela del sueño,

como prios que atraviesan los lunas altas

s incon prestas a las iluminaciones.

Annue en viz padezea innumerable ruego, memoria indispensable, lespenari un invidi por el atardecer donde se pudren mis ojos, arme en sed encuentra vinagre y hiel sobre los labios, cambe en best tora la legra de la carne y de las noches vacias.

Estudio de 12 fanto marinero desciende a mis entrañas.
The 12 light resource mi pelo calcinado
de oriena al noche recogida en las playas.
The pelos nepertos.

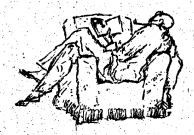
Ignoro bajo qué verbo habitará mi llanto, bajo qué letras sin brillo me albergarán las penas y el rigor de los dolores fríos, mi silencio es fatiga de transitar países, de palpar el alba, la tarde madura de cristales de ausencia,

Han amanecido secas las fuentes, puedo cruzar los ríos a pie, conozco lo que esconde mi piel y la palma de la mano, advierto que mis huesos están levantando un templo donde la mirada se hundirá para siempre junto a las esperas, los latidos y las cifras.

EDUARDO LOZANO

Eduardo Lozano, poeta argentino, nació en Buenos Aires, en 1926. Aun no ba reunido sus poemas en un libro. Ha colaborado en "Sud" y "La Nación".





#### **NOVELA Y CUENTO**

### MUR

Hace muchos años, al principio de un verano, yo fuí a una pequeña ciudad para dar una conferencia. Como la llevaba escrita y no tenía preocupaciones, me propuse ser foliz. Allí había una ferla ganadera y los hoteles estaban llenos; me tecó dormir con paisanos que conversaban a oscuras. Hablaban de los campos que convenían a sus animales, y me dormí cansado do imaginar vacas pastando en lugares distintos. Al otro día, después de la conferencia, un amigo me dijo:

Mañana me voy para Montevideo, pero ya te consegui una pieza de hotel donde dormirás con un muchacho que no habla de noche ni de día.

Y señalando a un joven que fumaba frente a un vidrio biselado — sólo al otro día me di cuenta de que él cchaba el humo sobre el vidrio — mi amigo le gritó:

-Che, Mur...

Mientras el joven venía hacia nosotros, yo dije:

-¡Qué nombre!... ¡Mur!

-No se llama Mur. Primero le deciamos "Mureiélago"; y después, Mur. No tuve tiempo de preguntarle por que le llamabau así. Mur venía

trayondo la cabeza levantada y una gran nariz violácea que parecia decir: " $_{\bf t} {\bf Y} {\bf f}^n$ 

Después de las primeras palabras mi amigo tomó por una punta la pequeña moña de la corbata de Mur y con un suave tirón se la deshizo. El otro soportó la broma con una sonrisa simpática y se fué hasta un espejo para hacerse la moña. No recuerdo si en esa ocasión echó el humo del eigarrillo contra el espejo. Al peço rato mi amigo se fué para su casa y Mur y yo empezamos a caminar — más bien lentamente — hacia el hotel. Después de haber andado algunas cuadras, él me dijo:

-Usted no tiene que acomodar sus pasos al compás de los míos; soy yo quien debe seguir el ritmo de los suyos.

-Esta es mi manera de caminar, le contesté.

Pero él hizo una sonrisa y nada más. Yo sentí necesidad de complacerlo y empece a dar pasos largos y a balancearmo hacia los costados. Al llegar
al hotel tenía un poco de malestar en los riñones. El cuarto de él era grande
y ya nos esperaban dos camitas vestidas de celeste. En un gran lavatorio
autiguo de madera negra, había una palangana de porcelana blanca. Veía
salir el agua del labio graeso de la jarra y el asa fresca me llenaba toda la
mano. Después de lavarme vi a Mur sentado a una gran mesa redonda y
fumando con los ojos bajos. Primero yo sentí necesidad de romper el silencio con alguna palabra: pero después pense en esa costumbre mía como en
una debilidad y decidi callarme la boca. De pronto Mur miró hacia un lado
de la mesa y echó el humo al pie de un retrato: en él había una mujer que
miraba el cielo; y cuando el humo subía, los ojos de ella parecian las ventanas de una casa en un principio de incendio. Entonces Mur me dijo:

-Le presento a mi novia.

Yo hice una cortesia un poco en broma y al levantar la cabeza vi colgado en la pared, un fuelle; estuve luchando con la curiosidad de preguntarle para qué lo utilizaba; pero en ese momento Mur arrastró la silla con violencia y empezó a decir.

-Nos van a dejar sin cena...

Y los dos salimos de la habitación casi atropellándonos.

Esa noche en la mesa él no pidió vino. Comía silenciosamente y de prono me dijo:

-Estuvo bien su conferencia...

- Ah! Me alegro...



-Espérese un momento; no he terminado de hablar. Usted dijo una cosa que no es de mi gusto.

-1 Cuál ?

Lo de un poeta que citó.

-t"Es más interesante el más miserable de los hombres que el más maravilloso de los árboles"

-Eso mismo. A mí me gusta más una plantita que muchos hombres.

-Está bien.

Y al rato me preguntó:

\_\_ Usted sabe quien soy!

Puse cara de no saber.

El portero del banco, me dijo. Yo antes era auxiliar; pero un día les pedí el puesto de portero. Entonces me dijeron que eso era un mal ejemplo; y después me mandaron a campaña; donde nadie sabe que fui auxiliar. Le estoy dando los datos porque si usted escribe ese cuento sobre mi...

Yo lo miré estupefacto.

Como, susted no le dijo a Rafael que iba a escribir. . . 1

Empecé a negar con la cabeza.

-¡Pero!, dijo él riéndose. ¡Este Rafael!

Y al rato insistió;

-Mire, yo sé por qué se lo digo; usted podría hacer un cuento conmigo. Yo no sabía cómo esquivarlo.

-No sé si realmento podría escribirlo. Además usted tiene novia y generalmente a ellas no les gusta todo lo que se dice de su enamorado.

Por esa noche no insitió. Yo me ful a leer a la cama. El se sentó en la mesa redonda y empezó a escribir y a echar humo sobre el papel. Antes de dormirme pense en el apodo de Murciélago. Me despertó, al rato, el ruido del fuelle. Mur había abierto apenas la ventana y con el fuelle corrie el humo hasia la rendija. Entonces me vino a la memoria algo que decia mi abuela: "Fumaha como un murciélago" y cref comprender el sobrenombre de Mur. Pero pronto bice otras conjeturas. Vi en los hombros desnudos de el dos mechones de vello tan abultados que parecían charreteras; y la parte de la espalds que dejaba ver la camisilla de verano la tenía enhierta por una capa de pelo bastante espesa. Y yo pensé: "Los murciélagos tienen todo el cuerpo lleno de pelo". Esto ocurría un viernes de noche. Al otro día se levanto temprano para ir al banco y al acercarse al espejo para arreglarse la corbata

echó el humo en el vidrio; y recién entonces comprendí que el día anterior había echado humo en la puerta de cristales biselados. Esa mañana, por decirle algo, le pregunté:

- Así que usted prefirió ser portero?

-¡Ah!, dijo él, si se decide a escribir el cuento, ya sabrá por qué.

Después que se fué pensé en el gran deseo de Mur; pero todavía vo no estaba decidido. El llegó a la una, del banco, y al sentarse a la mesa pidió una botella de vino. Yo pedí otra, pero no la tomé toda. El sí. Y mientras tanto yo pensaha: "A los murciélagos les gusta chupar la sangre". Cuando fuimos a la habitación, el encontró sobre su cama un ramo de flores y una cartita. Temó el ramo, le echó una bocanada de humo y después hundió aquella enorme nariz violacea entre las flores y el humo. Cuando estaba leyendo la cartita vino una criada y le dijo:

-Hoy puede ir a la pieza 8.

Entences vo me comedi:

-Si quiere utilizar esta pieza, yo...

-No. me interrumpió él, no tiene nada que ver.

Había arrugado las cejas; no sé si por mi pregunta o por lo que diria la cartita. En el momento en que vo salía me volvió a repetir que el no necesitaba la pieza. Yo salí para arreglar otra conferencia en opro club. A la hora de cenar no lo vi; después fui al cine; y cuando volví era más de media noche y él estaba dormido. A las dos de la madrugada me desperté por el ruido de una corneta de carnaval. Era él: había encendido la luz, se sonabel las narices cen fuerza y me miraba por entre las ondas del pañuelo. Después empezó a leer, a fumar, y yo me di vuelta para el otro lado. Al rato me volvió a despertar el ruido del fuelle. Al otro día él fué a un pasco campos tre desde temprano. En la tarde vo recorrí los suburbios de la ciudad y fu a tomar vino a un taberna que quedaba cerca del cementerio. Salí de no che. Me sorprendió un auto que cruzó la vereda, de tierra, y entró en un telrreno lleno de arbustos que había al lado del cementerio. Yo me quede parada porque había oído gritar: ["Mur"! El auto se detuvo a peca distancia: perp sólo bajó una mujer gorda y un hombre que no era Mur. Esa noche él no vino a cenar. Llegó tarde y yo le dije:

-Hoy crei haber oido su nombre dentro de un auto que pasó al lado del cementerio.

-No oyó mal, dijo él, riéndose.



-Pero sólo bajó...

El me interrumpió:

- —Yo me quedé en el auto con mi muchacha; pero el otro domingo nosctros bajaremos a conversar entre los yuyos y la otra pareja quedará en el auto.
  - Y a las muchachas no les hace mala impresión ese lugar!

-No; lo malo de la muerte no alcanza a llegar hasta el cementerio.

Entonces yo me dije definitivamente: "Ya sé por qué le dicen Murcié-

El lunes se reunió la comisión del club que decidiría mi conferencia; yo estaba nervioso y no me fijé en Mur. El martes él no vino a cenar; después lo encontré en la calle:

-Vamos a un café; tengo que hablarle.

Pidió una bebida cara. Yo pense que tendría algo más que el sueldo de portero. Y de pronto me dijo:

- —Se ha sabido lo del cementerio y acabo de pelearme con mi novia. ¿Sabe lo que significa eso!
  - -Caramba, comprendo. Pero todo pasará...
- -No no no eso significa que usted puede escribir el cuento; ahora, a ella, no se le importará nada.

Yo me rei, le mire la cara y se me desvaneció todo el sentido tenebroso que me sugería su apodo. Entonces le dije:

-Me alegro de que usted sea una persona fan clara.

—No sé lo que quiere decir, me contesté, pero si deseo que escriba algo sobre mi vida es porque a mi me gusta ver las cosas turbias. ¿Usted tiene tiempo, ahora?

—Si

Y me acomodé recostándome a la pared y disimulando un suspiro. El se detuvo antes de empezar; se preparó como para un hecho histórico y se emociono. Yo también me conmoví inesperadamente y me dispuse a recibir su confesión. Viendo que transcurría demasiado tiempo traté de ayudarlo.

- En qué sentido le gustan las cosas turbias!

- -Yo le dije ver las cosas turbias; es en el sentido de la vista. A veces pienso que me comprendería mejor un pintor.
- -No crea, le dije para animarlo, a todos los artistas nos gustan las cosas turbias.

Escuche, dijo él sin haberme ofdo, si yo miro esta botella de cerca con la luz del día y los ojos bien abiertos, la botella se vuelve demasiado material yo pensaría en cómo la fabricaron y cómo es su contenido de una manera indiferente y hasta desagradable. Pero si la botella está en la mesa redonda de mi cuarto y yo la miro con luz escasa y un poco antes de dormirme, usted comprenderá que se trata de una botella muy distinta.

En ese instante me pareció que yo había recibido un mensaje inesperade y me empecé a preparar para hablar; pero él no me dejó y siguió diciendo:

- —Bueno, una noche yo estaba muy aburrido y después de haber tomado una hotella de vino vi la vida con luz difusa y desde otra distancia: entonces sentí ternura por las casas, las mesas, los árboles y muchas otras cosas.
  - Por personas también? Le interrumpi vo.
- —De ninguna manera; esa noche yo separé para siempre las personas de las cosas.
  - --- Y los animales?
- Mejor que las personas; pero ellos son cosas que se mueven; una casa y un árbol se quedan en el lugar donde uno los deja y sus sororesas son más suaves. Al otro día descubrí que siempre había mirado las calles de cerca y a medida que necesitaba pasar por ellas; pero nunca había visto el fondo de las calles; ni los pisos intermedios de las casas altas; entonces me encontra con una ciudad nueva y con ventanas que nadie había mirado. Al principid tropecé muchas veces con la gente y estuvieron a punto de pisarme mucho antos; pero después me acostumbré a agarrarme de un árbol para ver las calles y a detenerme largo rato antes de bajar una vereda y esperar que yo pudiera poner atención en los vehículos. El primer día llegué tarde al banço y creyeron que yo estaba enfermo. Y ya esa misma noche comprendi que el banco me comía la cabeza, que yo me obstinaba en metermo números, en día como si se llenara de seres que debía hacer mover y proliferárse.

Después de un intervalo bajó los ojos como si estuviera avergonzado agregó:

-Por eso quise ser portero.

Esperé un rato y entonces le dije:

- -Yo no cree que usted se haya separado tanto de las personas; ya ve está hablando conmigo...
  - Ah!, me dijo él, cuando usted daba la conferencia parecía una higue

ra que se arrancera, ella misma, los higos. Y además usted siempre se queda en un mismo lugar.

Después se distrajo, cehó una bocanada contra la botella y el humo tambien me envelvió a mi.

-Digame (por qué echa el humo sobre las cosas† ¿será para verlas unbias†

-No: es costumbre...

Al poco rato fuimos a la pieza. Allí seguimos charlando y fumando hasta que llenamos la habitación de humo. Mur se arriego a abrir un poco más la ventana; pero cuando se dirigia hacia la pared, donde estaba colgado el fuelle, entró por la ventana un poco de viento y empezó a llevarse el humo, como si un fantasma lo manoteara.

En tedas las otras noches él me siguió contando su vida y yo me propuso escribitla. Me quedé en aquella ciudad hasta el domingo. Pero el sátado al medio día entró en la pieza la criada y le dijo a Mur:

-Hoy puede ir a la pieza 14.

Yo volví al hotel al oscurecer; la dueña estaba hablando con unos reción Legados y me dijo:

- Quiere decirle a su compañero que me deje libre la pieza 14?

-1 Como no? Y él, 1 donde está?

-; Pero muchacho! ¡En la pieza 14!

Estaba cerrada y a oscuras. Apenas abrí la puerta se me vino encima una espesa nube de humo. Primero vi las colchas blancas, y después a Mur: estaba sentado a una mesa frente a dos botellas vacías. Lo llevé a su cama con dificultad. El se reía tapándose los ojos y yo le decía:

- El vino es un elemento, para ver turbio, de primer orden!

Al otro día nos despedimos como grandes amigos. Yo vine a Montevideo, busqué a Rafael y le pregunté por que le decían "murciélago" a mi compañero de pieza.

—¡Ah! i no sabes! Le tiene terror a los murciélagos y cree que entrarán por la ventana.

FELISBERTO HERNANDEZ



### MUSICA

#### **MUSICA ENTRE LOS PRISIONEROS**

A HUGO BALZO

Marc Pincherle me contó personalmente esta experiencia. Tanto me interesó su releto que se lo pedi para esta página. Nunca había querido escribirlo: aducía que el eccuerdo eta demasiado cercaro. Finalmente, mi insistencia lo venció. Puedo así ofrecer la primera colaboración para ESCRITURA — que me hizo el honor de delicarme, y a la que seguirán otras — de este eminente musicólogo francés. Presidente de la Société Française de Musicologie, Cétitico de Nouvelles Littéraires, y Director artístico de la Maison Pleyst. — H. B.

Debo comenzar excusándome por aparecer en este relato con una insistencia que tal vez pueda resultar abusiva. No ha de verse en ello ningún sentitimiento de vanidad. Lo que llegamos a realizar en mi campo de concentración fué también realizado en otros, y quizá más plenamente. Sólo voy a exponer una experiencia personal y a relatarla tal como la he vivido.

A principios de julio de 1940, nos haliábamos unos 4.500 oficiales enectrados en los precarios barracones de un campo de concentración ineoneluso—el Oflag XVII A— situado en algún lugar entre Viena y Praga. En esos

primeros días, nuestra moral estaba tan extraordinariamente baja como nuestro estado físico. No quiero extendoreme sobre esto, pero el asunto merece ser citado a título de punto de partida:

Sin embargo, en menos de una quincena se esbozó un movimiento que bien pronto debía asombrar, luego dejar estupefactos a nuestros guardianes y veneer finalmente su desprecio. En efecto, nuestro triste rebaño sacudió su abatimiento y volvió a encontrar razones de existencia, ya por el trabajo manual, ya por la actividad del espíritu. Me referiré solamente a esta última, la más sorprendente si se consideran las condiciones en que debió desarrollarse.

No teniamos ni libros ni estilográficas; apenas unos pocos lápices, y, a modo de papel, la envoltura de los sacos de portland empleados en la construcción del campo. Con estos utensilios rudimentarios se constituyó una especia de Universidad donde cada especialista extrajo de su memoria los elementos para los cursos y las conferencias, que no se limitaban al programa escolar sino que versaban también, ya sobre la armadura a través de las épocas, o los peces de las grandes profundidades, sobre exégesis bíblica, o las migraciones tibetanas o mogólicas...

Como músico, se me pidió que aportara mi contribución. Comencé por rehusarme: los combatientes de la otra guerra —en la que también participó — satian más difficilmente de su postración que nuestros jóvenes camaradas de hoy. Insistieron. Cedi. Pero reómo hablar de música sin un instrumento, sin un solo disco para hacer ofr?

Elegí un tema general: Lugar de la música en la vida moderna, y, como tenía los nervios en tensión, lo traté de un modo polémico. Había anunciado lugar y no pupel; me empeñé en demostrar la extensión del gusto musical en superficie gracias a la radio, al disco y al film sonoro, en detrimento de su acción en profundidad. Intenté mostrar el camino recorrido desde las grandes civilizaciones antigues, cuyos innumerables mitos musicales — Orfeo, Arión, Krishna, centenares de levendas orientales, galas, etc. — son otros tantos testimonios del poder que los sonidos pueden ajercer sobre las almas y los cuerpos, hasta nuestra época hastiada, en que la música se derrama a toda hora lesde los pick-ups, sin, conmovernos más que el sonido de un grifo mal cerrado. Exploré ciertas causas de esa desafección: incultura y snobismo en los oyentes; del lado de los creadores, su preocupación por la coinión mública.

sus celos profesionales, agravados a menudo por una insinceridad de la que recorde algunos ejemplos famosos.

Esta charla, desarrollada ante doscientos o trescientos compañeros ociosos, reunidos por azar, les divirtió. Fué necesario repetirla, esta vez ante una sala repleta. A la salida, algunos melomanos vinieron a rogarno que no me quedara sólo en eso, y que emprendiera una especie de iniciación musical.

El problema de los instrumentos se presentaba entonces más agudo; hablar de técnica musical sin poder ayudarme con ejemplos hubiera sido ineficaz y ridículo. Apenas hablé, aparecieron en el campo de concentración dos violines (uno de ellos tenía el arco restaurado con piolines), y comence, no sin temor, una serie de charlas sobre las formas musicales. Saqué de mi memoria algunos modelos de dauzas antiguas, de suites, de sonatas y de conciertos de comienzos del siglo XVIII y los reduje como pude para nuis dos violines. Como podrá suponerse, la armonía estaba esquematizada, y en los conciertos (en la-menor de J. S. Bach, Vivaldi), el único medio de distinguir los soti de los tusti consistía en tocar éstos fortissmo y aquellos mazzo-jorte.

No hubiera ido muy lejos así equipado, pues la simple copia de los ejemplos musicales presentaba problemas casi insalvables. Era necesario trazar los pentagramas a lápiz sobre un papel tan escaso que para escribir la musica de una sesión había que borrar la de la sesión anterior.

La providencia vino en intestra ayuda a traves de la actitud bondadosa de uno de los oficiales que nos vigitaban. El Capitan X... habra ordo hablar de las conferencias. Vino a una de clias, y a la sanda me abordo heno de entusiasmo y de proyectos. Su uniforme me inspiraba la mas viva desconfianza; el lo notó y se franqueó conmigo, mannitostando, como austriaco, sentimientos anti-alemanes, anti-nazis y francofilos cuyo enunciado lo comprometía hasta el punto de hacerlo enviar directamente al frente ruso en caso de una indiscreción de mi parte. Este vienes, oficial de reserva por obligación, no tenía en el mundo más que una pasión: la música. Su circulo de amigos se componía, en tiempos normales, de integrantes de la Filarmónica de Viena. "Es necesario crear un cuarteto", era su leit-motif, "y yo le ayudaré a encontrar los instrumentos."

Tuvimos que constituir una sociedad para reunir fondos. Cotización: cinco marcos (cien francos), suma bastante alta como para alejar a los nomúsicos que prefirieran beberse tres botellas de cerveza en cambio. Esperá-



bamos doscientos suscriptores: se presentaron seiscientos, la tercera parte del efectivo total del campo de concentración:

Altora ya éramos ricos. El Capitán N... mantuvo su promesa. Nos trajo enatro instrumentos muy buenos, cedidos a bajo precio por un luthier también francétilo. El ruarteto se constituyó con un excelente primer violín; el Tte. P. de la Motte Reuge, profesional de mérito; el violoncelista Tte. Rocrich, un sólido aficienzado; yo tomé la parte de viola a falta de otro candidato.

Mas tarde, después de varias gestiones, llegamos a comprar un piano que estuvo bajo la responsabilidad de Maurice Franck, el mejor músico del campo de concentración, actualmente director de orquesta de la Opéra de Paris.

Pero nos iniciamos con los únicos recursos del cuarteto de cuerdas. Y aun debo hacer una censideración importante. El cuarteto de cuerdas está hiputado como una forma austera solamente accesible a los iniciados. Ahora fian, in una barraca que podía contener honestamente unos quinientos óyentas, debianes repetir dos veces cada programa delánte de ochocientos camarriles apretujados de tal manera que a menudo los que llegaban últimos de la ligramanecer de pie en la entrada, con su taburete sobre la cabeza; por esta una llevaba consigo su asiento. Era un espectáculo realmento emocimiento ver esas filas de personas que llegaban cargadas de esa manera, desde la silatro pintos del campo de concentración, por caminos agrietados, bajo a flavía o la nieve, para bacer cola pacientemente a la puerta del barracón.

La instalación de los ejecutantes estaba al cuidado de benévolos regisseurs, cuya devoción igualaba a su ingenio: cajones de cerveza, como estrado; puritres improvisados; la iluminación, asegurada — salvo interrupciones más o menos frecuentes — mediante bujías hurtadas aquí y allá, que se escondían edocamente.

En esta camara profunda, de techo muy bajo, casi en tinieblas salvo el estrado —las sesiones comenzaban a la caida de la tarde—, glacial al comienzo y progresivamente más templada por nuestro calor animal, la atmósfera era de un recogimiento sorprendente y de un fervor como jamás ho vuelto a encontrar en minguna sala de conciertos. Ningún snobismo: ¿qué hubiera tenido que lacer entre nosotros?

Comprendí entonces mejor que nunca el iumenso poder de evasión de la música; y, entre parentesis, cuando luego de esta aventura veo luchar a los esteticistas por una música despojada de dicho poder, me pregunto en virtud

de que razón la proscriben, y si lo que ellos ofrecen en cambio, puede legitimar tal abandono.

Digamos ahora unas palabras acerca de nuestro repettorio. Ilabiamos comenzado naturalmente por Haydn y Mozart. Luego vinicron los primeros cuartetos de Beethoven, después el opus 29 en la menor de Schübert. Fué ésta la obra de la primora serie que más conmovió a nuestro público; su éxita fu superado sólo por el quinteto do Schumann, que hicimos ofr cuando nos llegó el piano (en invierno, con un frío tal que el pianista debía tener al lado a su hermano, encargado de levantar las teclas que, hinchadas por la helada, no volvían a su sitio).

Este llamado directo del arte romántico a las sensibilidades nuevas — las tres cuartas partes de nuestros oyentes no tenían ninguna cultura musical previa — merece ser destacado. Otros hechos dignos de ser anotados: Brahms, a pesar de toda su gemähtlichkeit, quedó sin eco. Mozart, la limpidez misma fué asimilado con menos rapidez que J. S. Bach. La sonoridad del piano en un Nocturno de Fauré, el primer día que Maurice Franck tocó cemo solista, fué una de las grandes emociones de la temporada.

Pero no puedo, sin riesgo de alargar desmesuradamente este artículo, proseguir al detalle el estudio de nuestra vida musical a partir del momento en que se ramificó en numerosas direcciones; conciertos, conferencias ilustradas con ejemplos, música escénica para nuestros teatros, música de "variedades", jazz.

No he hablado aún del desarrollo de la música vocal. Desde que llegamos al campo, un joven aspirante, el Abate Lesbordes, se impuso la obligación de formar una polifónica. Al poco tiempo pudo enriquecer los oficies religiosos con una coral de prisioneros polacos dotados de un sentido musical bastante primitivo, pero de voces más naturales y mejor timbradas que las nuestras.

Se crearon de inmediato grupos regionales que hacían oir, al aire libre, desde fines de julio de 1940, cantos populares lemosinos, vasces, corses, etc., a menudo acompañados con danzas folklóricas.

No obstante, fué la música instrumental, y especialmente el cuarteto, la que durante mis ocho meses de prisionero en el campo me parece haber tenida el papel más importante.

Según declaración de mis camaradas, nada, ni nuestros espectáculos dra-



máticos más logrados, ni nuestras más animadas funciones de music hall, los transportaba tan lejos del campo de concentración, tan lejos de sus alambrados de púas, ni prolongaba tanto tiempo su acción benéfica.

No olvidaré jamás la vuelta de los conciertos, en noches oscuras, mientras descendían las sombras desde los barrancos, con los taburetes sobre la cabeza a la manera de los negros, tropezando y cayendo en el barro helado. Y, sin embargo, fodas las conversaciones que se oían al paso se referían a lo que se acababa de oír, a lo que se oiría la próxima vez, a lo que se desearía oír. Todas las griterías, todas las pequeñas querellas nacidas de una promiscuidad demasiado prolongada, fueron abolidas por un tiempo, y hasta el hambre hacía una tregua, y el frío ya no se sentía...

A los que reprocharan a la música el no haber desempeñado, en ese momento, más que el humilde papel de un anestésico les respondería que se equivocan lamentablemente: al contrario, mientras duró su acción, la mayor parte de nosotros nos sentimos ennoblecidos, y hombres desdichados, a quienes todas las miserias de la vida cotidiana tendían a desunir, fueron reunidos en una común aspiración hacia la belleza. Rehabilitando los valores del espítitu y del corazón, la música había vuelto a encontrar el papel benéfico que le atribuía la sabiduría de los Antiguos.

MARC PINCHERLE

# ACTUALES CORRIENTES MUSICALES EN LOS ESTADOS UNIDOS

Este artículo no pretende ser un estudio sobre la totalidad de la producción musical contemporánea norteamericana, o sobre cada uno de los compositores más reconocidos de ese país, sino un análisis más o menos grueso de sus diversas tendencias y del modo como ellos resuelven en general los problemas estéticos, y técnicos que se presentan al creador musical de nuestros días.

Este análisis está basado en las impresiones recogidas durante mi reciente estadía en los Estados Unidos, en la cual tuve ocasión, no sólo de oír innumerables composiciones de autores jóvenes, muchos de los cuales son completamente desconocidos en nuestro medio, sino también de hablar con ellos mismos sobre distintos problemas que se nos presentan a los compositores de todos los países, tales como el de la tonalidad y el del nacionalismo musical.

Como todos nosotros sabemos, la vida musical en los Estados Unidos es actualmente de una intensidad y de unas proporciones quizás nunca superadas, debido a una serie de factores que han determinado la afluencia a ese páis de los elementos de más representación dentro de todos los campos, especialmente el científico y el artístico. En el terreno de los compositores, son conocidos los casos de Strawinsky, Hindemith, Béla Bartók, Schönberg, Milhaud, Bloch, Krének, y muchos otros compositores europeos que desde hace algunos años han emigrado a suelo norteamericano y permanecido alli para continuar su producción, la que ha sido siempre esperada con ansiedad por el público y los jóvenes estudiosos, difundida y comentada con el major

Es natural que la presencia de estos grandes representantes del mundo musical contemporaneo haya servido de gran estímulo a los jóvenes compo-

silores norteamericanos; y que sus diversas concepciones estéticas les hayan influido fuertemente; no sólo en los casos, bastante frecuentes, de haber llegado a estudiar directamente con ellos, sino también à través de otros con tactos menos directos. Este hecho, unido a las condiciones altamente favoiables existentes en los Estados Unidos para la formación artística de los jóvenes valores musicales, como el excelente sistema de enseñanza musical en los conservatorios, escuelas, liccos y universidades, la gran calidad técnica de los ejecutantes, etc., todo esto hace que el nivel técnico de la actual producción musical norteamericana sea sumamente elevado.

Poco tiempo después de haber llegado a los Estados Unidos pude darme euenta de que un alumno de una universidad o una escuela de música, casi en seguida de terminar sus estudios musicales estaba ya en condiciones de escribir obras técnicamente bastante perfeccionadas (aunque sin mucho interés escuelalmente musical) lo que no sucede de ninguna manera en los países latino-americanos.

Ahern bien, ese alto grado de desarrollo técnico no está siempre acompando de un igual desarrollo de la personalidad del compositor, pues en muchos asos una buena asimilación de técnicas y procedimientos ya utilizados puede llegar a dar una aparente impresión de solidez y a veces hasta originalidad cualdo cu realidad sólo se trata de una hábil imitación; desgraciadamente, este es un fenómeno bastante corriente en la actual producción musical nortemericana, aun cuando no se pueda generalizar por completo.

Es así, que, luego de csa primera impresión de solidez y gran desarrollo técnico que me produjo mi primer contacto con la producción de los Estados Unidos, (pues lo que conocía de antemano no alcanzaba para darme una noción acabada de la misma), empecé a hotar que la casi totalidad de ella giraba en torno a tres o cuatro tendencias, derivadas de las concepciones musicales europeas más representativas del momento, y especialmente las de Hindemith y Strawińsky. Esto, no obstante, no debe ser considerado una crítica, sino una simple observación, puesto que, pensándolo bien, no se puede pretender — refiriéndose a compositores jóvenes, digamos hasta los 30 6 35 años — encontrar en ellos lenguajes y expresiones musicales enteramento nuevas, las que sólo corresponden a las personalidades plenamente desarrolladas.

Paul Hindemith dieta, desde su llegada a los Estados Unidos en seguida del estallido de la última guerra, clases de composición en la Universidad de Yale, New Hayen, a dos o tres horas de New York. Tiene dos grupos de alumnos de composición, uno do chos más o menos atrasado, el otro más avanezado. Yo no tuve ocasión de asistir a ninguna de sus clases, desgraciadamente, pero pude conversar muy extensamente con uno de sus alumnos. Howard Boatright, excelente violinista (ejecutó en el Festival Musical del Berkshire una Sonata mía terminada en los Estados Unidos), quien me comunicó uha serie de datos interesantísimos sebre su personalidad, método de enseñanza, y sobre todo me explicó las bases de su prodigioso sistema armónico, desconocido para la mayoría de los compositores que no han sido sus alumnos (el que aparecerá muy próximamente cu su Segundo Tratado de Armonía).

El sistema hindemithiano parte enteramente del concepto armónico clasico con dos o tres derivaciones directas del mismo que lo llevan a hallazzos insospechados y enteramente nuevos, y que sin embargo no son más que simples deducciones de la armonía clásica. Una vez que uno lo ha asimitado, tiene la impresión de tratarse de algo completamente necesario y lógico, que no es de ninguna manera la invención de un solo hombre, sino más bien el fruto de la experiencia de generaciones. Es, según expresión del mismo Hindemith, "la armonía universal de dentro de veinte años". Su conocimiento y aplicación da una exactitud tal a lo que se desen expresar, que cási se podría hablar de una absoluta perfección técnica. Es un hallazgo tan genial y un aporte tan fundamental al desarrollo universal de la técnica musical que, sin perder el cnorme valor que posee la personalidad de Hindemith como compositor, casi se le puede considerar más genial aún como sistematizador:

Un ejemplo de lo que puede hacer en un compositor el dominio de una técnica como la de Hindemith es éste: cemo experimento, vo le mostró a Howard Boatright la primera frase de una Sonata para Piano que estaba escribiendo, para que la modificara y armonizara desde el punto de vista hindemithiano, y en cinco minutos, con una ligerísima medificación en la línea melódica, la armonizó según dicho sistema; el resultado fué sorprendente: la idea sonaba completamente diferente, como algo mucho más perfecto más exacto, más definido... pero sin embargo, ya no era más mi idea sino cra Hindemith; de modo que, aunque no sin cierta tristeza. la dejé tal cual estaba, prefiriendo la imperfección técnica, pero al fin sincera ante una mucho mayor perfección... imitada.

La influencia de Hindemith en Estados Unidos es enorme, no sólo en sus alumnos directos, sino también en otros compositores que han seguido su obra;

la pureza de expresión en muchos compositores jóvenes norteamericanos, se debe fundamentalmente a ella. Se dirá: Les esta influencia saludable, o lo que logra es desviar el desarrollo normal de la personalidad del compositor? Mi opinión es que puede tanto ayudar al compositor en la mejor y más adeenada expresión de su propia idea, presentándole de antemano la solución a problemas que sin su conocimiento el se vería obligadol a solucionar personalmente, pero también puede serle perjudicial, si lo que se hace no es aplicar el sistema en si mismo, sino tomar algún elemento extraño de la propia personalidad del autor; como ser algún giro melódico o ritmico, o algún tipo especial de instrumentación. Quiero decir que en la música de Hindemith hay elementos que, a pesar de haber sido ereados - o más bien hallados por (l. trascienden de su propia personalidad, para pasar a ser "universales". o patrimonio de "todos", y son estos los que podemos asimilarnos con toda tranquilidad, pero también hay muchísimos elementos que son expresión protia y directa de su personalidad, y a estos otros sí debemos tener sumo euidado en no imitarlos. Sin embargo, como sucede muchas veces con los sistemas en arte, lo más frecuente es que la admiración por los mismos lleve hasta la conia de la que no pertenece al sistema en si, en lugar de su simple aplicación.

Al lado de la influencia de Hindemith, existe en muchos ióvenes compositores norteamericanos una marcada influencia strawinskiana. Strawinsky ha enseñado en contadísimas oportunidades; más bien selo ha llegado a dar algunos consejos a quienes han ido a someter a su juicio algunas do sus obras. Su influencia se ejerce más bien a través de su misma música, la que está quizás mucho más cercana al ideal norteamericano que la de Hindemith; debido a su fuerza rítmica, impetuosidad, colorido, y en algunos casos hasta eierta falta de profundidad. El ideal strawinskiano es la música que se escucha sin pinguna perturbación interior, sin falsos dramatismos, sin problemas de forma, una sucesión de impresiones lo más variadas posibles que se suceden en un orden casi caprichoso (por lo menos para el oyente) y que deben mantenerlo en una continua y absoluta atención desde el principio hasta el fin. Este ideal conenerda bastante, por ejemplo, con el de Aaron Copland: su "Apalachian Spring", - escuchado aquí el año pasado a raíz de su segunda visita a Sud América - no tiene otro plan formal que el desarrollo del ballet sobre el cual está escrita la obra. Es una serie de episodios musiciles expresados todos ellos con la más absoluta sencillez y claridad instrumental, que son oídos por cualquier clase de público sin que se le presente en ningún momento el menor obstáculo para su comprensión,

La armonía y el sistema rítmico strawinskiano se hallan enraizados bastante fuertemente en el "jazz", es decir, hay algunos elementos armónicos y rítmicos en el "jazz" que han sido tomados por Strawinsky y desarrollados desde sus primeras obras (como por ejemplo, las síncopas purducidas por mritmo de tres tiempos dentro de un compás de cuatro, con todas sus derivaciones, y dentro del cempo armónico, el uso de acordes perfectos mayores y menores simultáneos, derivado de la escala negra cuyo ter er grado es intermedio entre una tercera menor y una mayor sobre la tónica). Todo esto concuerda bastante con la expresión musical nacional norteamericana, que tiene al "jazz" como elemento primario, de modo que el empleo de algunos sistemas strawinskianos sirve a los mismos compositores norteamericanos para poder expresarse en un lenguaje nacional.

La influencia del sistema schönberguiano es mucho menor actualmente en los Estados Unidos. Hoy día se considera en general al atonalismo como simple experimento musical, y son muy contados los casos en que aun sigue empleándose. Es curioso, pero este sistema ha encontrado relativamente más cultores en Sud América, especialmente Brasil. Argentina y Chile.

Como deeía al principio, el hecho de que la mayería de los compositores jóvenes norteamericanos se hallen hajo la mayor o menor influencia de los compositores europeos, no es un hecho que deba extrañar, dada la presencia en ese país de sus representantes más ilustres; y esta influencia ha obrado benéficamente en el sentido de levantar enormemente el nivel técnico de sus composiciones. Pero en muchos casos, al lado de esta influencia se nota algo que es expresión directa y auténtica de sus propias personalidades; v es en estos casos en que cabe pensar que, mediante un desarrollo natural, algunos de estos ióvenes compositores puedan llegar a una expresión enteramente propia. Tal es el caso de jóvenes como Lukas Foss, (nacido en Alemania pero radicado desde hace años en Estados Unides) talentoso compositor de tendencia hindemithiana, autor de diversas obras corales e instrumentales, entre ellas el "Cantar de los Cantares", obra impetuosa y de gran colorido; Leonard Berstein, además pianista y excelente director de orquesta, cuvo "Jeremias", obra sinfónica en tres partes, la última de las cuales con solo femenino, puede ser considerada una de las obras más perfectas e intensas de la actual producción estadounidense; William Bergsma, de quien of algunas

oltras de camara sumamente sólidas; Ulises Kuy, estudiante negro de la Universidad de Columbia; Irving Fine, profesor de análisis armónico de la Universidad de Harvard, de quien escuché una Sonata para Violín y Piano de certe strawinskiano pero de gran imaginación y fuerza ritmica; Peter Menia, autor de una Obertura Sinfónica de sano sabor norteamericano; Harold Shapiro, compositor de gran técnica y lenguaje absolutamente actual, etc.

Estos son los compositores jóvenes nortenmericanos más interesantes de estales tuve ocasión de oir algunas obras; todos ellos se hallan en pleno ceri do de desarrollo, y por lo tanto es de esperar que algunos lleguen más tande a figuras entre los más destacados elementos del momento musical amiversal.

Tratare ahora de analizar la situación de los compositores más maduros, se aquellos que han llegado a adquirir un lenguaje enteramente propio cue unido a su fuerte preparación técnica y a las diferentes cualidades traiscales que cada uno de ellos posce en sentidos diferentes y a veces hastures des les ha valido un alto prestigio no sólo dentro del ambiente musical estad unidense sino universal. Me limitare a cuatro de ellos, sin que esto decir exactamente que son los que considero más sólidos y calificados, de la actual producción musical norteamericana, sino una serie de controles sobre la misma basadas en las impresiones recibidas durante mi tente yiaje. Ellos son Aaron Copland, Roy Harris, William Schuman y Witer Piston.

Antes de hablar de cada uno de ellos en particular, adelantaré que la sin de todos ellos se diferencia de la de los más jóvenes, en que por lo caral, en lugar de haber realizado sus estudios en los Estados Unidos, han la rebustecer sus conocimientos mediante los consejos de los maestros euroros que aun no habían acudido a los centros de enseñanza de ese país, como la desenvia que estudió en París con Nadia Boulanger, (la que posteriormente la enseñar a los Estados Unidos), y Piston, con Malipiero en Italia.

Aa en Copland, es generalmente considerado el primero de los compositives contemporáncos estadounidenses. Se debe quizás a que posec el estilo más definido y propio de todos ellos: Copland es siempre Copland, tanto en sus obras más felices como en otras menos interesantes, y sin embargo equí cabe señalar algo que casi parcee una contradicción— es sumamente fácil anotar en muchas de sus obras una marcada influencia, tan clara e innegable que parece que él mismo nunca se preocupara de disimular: me refiero a la influencia strawinskiana. ¿Cómo se explica este fenómeno? Algo de esto ya lo especifiqué cuando hablaha de Strawinsky, su raíz en el "jazz" y su influencia en los compositores norteamericanos. Strawinsky, aun nuncho antes de haber ido a los Estados Unidos ya había descubierto en d "jazz" elementos con los cuales se podría llegar a un lenguaje rítmico enteramente nuevo (elementos que tampoco tenían su origen primario en el "jazz", pere que recién en él tomaron una consistencia y un grado de precisión tal que la hicieron aparentar el haber nacido de él), de ese "jazz" de la post-guerra anterior que fascinó a compositores como Ravel, Milhaud y Honegger.

Esta influencia la vemos en sus "Rag-times", en su "Octeto para Vientos", en su "Historia de un Soldado", en su "Concierto para Vio'in" y en obras más recientes como su Concierto "Dumbarton Oaks" y su "Sinfenía en tres movimientos", etc. De la birritmia del "jazz" que no pasaba de la superposición de dos ritmos diferentes e independientes que se repetían indefinidamente, Strawinsky pasó a una polirritmia mediante la superposición y alternación de estos dos ritmos, agregándole otros nuevos, con lo que logró una absoluta variedad de acentos, a veces tan complicada que hace casi imposible la ejecución.

Este mismo proceso lo notamos en Copland, quien desde el principio se preocupó esencialmente de buscar un lenguajo propio basado en medios de expresión nacionales. Su "Concierto para Piano y Orquesta", por ejemplo, que data de poeq, más del 20, o sea obra de primera juventud (Copland nació en 1900), es una tentativa más o menos como la de Gershwin, de hacer "jazz" en forma sintónica, aunque con procedimientos muy diferentes; es un "jazz" mucho más seco y agresivo, nunca melodioso, usando sin limitación de la percusión, no sólo con los instrumentos destinados a ese fin, sino en goneral hasta con el mismo piano y los instrumentos de la orquesta. Más tarel-Copland desistió de este procedimiento de emplear el "jazz" en forma directa, buscando en él los elementos que podrían ser desarrollados y aprovechados en diferentes formas; para esto siguió el camino de Strawinsky, de ampliala birritmia del "jazz" mediante combinaciones variadas de compases diversos. Este procedimiento lo encontramos en su Primera Sinfonia que el mismo redujo más tarde para Sexteto, en algunos pasajes del "Salón México" y del "Apalachian Spring", y en su "Oda Sinfónica". En cambio la "Mú-ica para Teatro" está más bien dentro de su primera tendencia, y la "Obertura al Aire Libre" pertenece a un período intermedio. En las primeras obras enunciadas, Copland logra un sabor americano o un "cierto jazz" que no es "jazz" exactamente sino algo que suena como tal. Lo vemos en el Scherzo de su "Sonata para Piano": está construído sobre una corta célula melódica que insiste sobre las mismas notas, terminando siempre en una (sol sostenido), y el interés existe exclusivamente en la variación rítmica de la misma.

Otra característica de la música de Copland, de la cual él mismo habla muchas veces, es la falta de invención melódica; es un defecto en principio, que él casi transforma en virtud mediante recursos muy ingeniosos. Se puede decir que Copland conoce tanto el "métier" del compositor, que logra lo que otros quizás más grandes compositores han tratado de lograr sin tanto exito como el: hacer una música que, a pesar de haber sido a veces elaborada con gran trabajo, da siempre la impresión de espontánea. Esto lo vemos en muchos pasajes de su "Apalachian Spring", sumamente frescos y de una "ingenuidad americana", como se suele decir, y que sin embargo sólo han sido logrados mediante grandes esfuerzos. Quizás sea ésta la mayor virtud de Copland. Para mi personalmente, Copland es siempre más feliz euando trata el folklore -y lo hace casi siempre en forma directa, tomando melodías exactas— debido a esta misma falta de invención melódica que lo caracteriza; en sus obras abstractas, muchas veces se hace sentir la falta de suficiente substancia musical, como en su Tercera Sinfonía, que no considero entre sus obras felices, a pesar de tener algunas cualidades accidentales como la instrumentación y la gran calidad armónica.

En cuanto al estilo tan propio y definido que lo caracteriza, de que hablaba antes, y que lo coloca en un plano tan alto entre los compositores norteamericanos, es bastante difícil explicar cómo está logrado. Entre aus múltiples características personales, hay una que se destaca en primer término, y es el uso de células melódicas cortas "arpegiadas", es decir derivadas de los sonidos de los acordes perfectos mayores y menores, con tendencia a caer o resolver siempre sobre determinada nota; esto es muy característico de casi todas sus obras, especialmente de las más recientes, en que su personalidad se ha definido y cristalizado en forma mucho más precisa.

Roy Harris es otro de los compositores estadounidenses más considerados que también ha llegado a una forma de expresión sumamente personal-Su música suena casi tanto como la de Copland "a norteamericana", sin que emplea jamás en sus producciones temas directos de ese país. Esto lo lograa través de un camino muy distinto al de Copland: tiene una tendencia muy marcada hacia las grandes sonoridades y los grandes efectos, sin preocuparse mayormente de la exactitud del detalle y de los pequeños contrastes que dan siempre agilidad y movimiento a las obras; tiene, en cambio, una gran invención melódica, llegando algunas veces hasía la exageración, como en el principio de su Tercera Sinfonía (en un movimiento), en que inicia una melodía en los cellos solos que se desarrolla en forma interminable, con sólo acoplamientos sucesivos de diferentes familias instrumentales.

Esta obra causa la impresión de un macizo bloque de piedra aluo toscamente labrado pero de una gran fuerza y majestad, en que la idea central sólo aparece hacia el medio de la obra luego de un largo proceso de elaboración y sintesis. Lo más característico es su instrumentación, para la cual Harris trata las tres grandes familias de la orquesta en forma completamente separada: si nosotros abrimos su partitura en cualquier página, siempre en contraremos tres grandes bloques o divisiones, una cerrespondiente a las maderas, otro a los metales y el terecro a las cuerdas.

Hablando del carácter americano de su estilo a mi entender se deriva quizás de ese mismo gusto por las grandes masas instrumentales y les grandes desarrollos, que caracteriza a muehos otros compositores de ese país el mismo tiempo que el empleo de algunos giros melódices característicos. En cuanto al ritmo, por lo general es también macizo e insistente, diferencián dose en esto fundamentalmente del de Copland.

La música de William Schuman tiene varios puntos de contacto con le de Harris, del mismo modo como Walter Piston se acerca más bien a Copland. Pero tanto Schuman como Piston son mucho menos americanos en su lenguaje musical.

Cuando se habla de Schuman, siempre se hace mención a su fuerza; se le considera casi como el "superhombre" de los compositores norteamericanos. Su orquesta es siempre cargada como la de Harris, con la diferencia de que en lugar de esas tres grandes divisiones que encontramos en éste, en aquél éstas se multiplican. Además tiene un gusto especial por el empleo de formas clásicas antiguas en general poco usadas en los géneros sinfónicos, como passacaglias, fugas, corales, etc. Su Tercera Sinfónia, por ejemplo, conta de dos partes: la primera es una Passacaglia y Fuga, la segunda un Coral y Toccata. Quizás el defecto mayor de esta obra es un abuso de elaboración, y una exagerada rigidez formal tan severa y poco ágil y tan falta de ima-



50

ginación que el oyente casi va adivinando lo que va a venir a medida que oya la obra, lo que le quita bastante novedad e interés.

Una de sus obras más felices es la Obertura Festival Americana, construída sobre una célula de dos notas con un ritmo típico americano, tomada, según su propia expresión, de un grito muy frecuente entre los estudiantes necesorismos.

Queda ahora hablar de Walter Piston, que se diferencia fundamentalmente de los dos compositores anteriores en su extraordinaria medida y buen gusto musical, y por ser el menos americano de los cuatro mencionados.

Como Copland, se preocupa fundamentalmente de la claridad y precisión del lenguaje, lo que logra tanto como él.

Desgraciadamente, no conozco de él obras suficientes como para poder extenderme sobre su estilo, pero en general me impresiona como el más musical de todos los compositores norteamericanos, aunque el menos nacionalista. Sus influencias más marcadas son quizás Strawinsky y los franceses.

Aunque sea muy poco lo que pueda decir de él, no puedo dejar de citarlo debido al gran concepto que me inspira su música.

HECTOR A. TOSAR ERRECART



### CINE

#### ENCRUCIJADA DE CINE Y PINTURA

La danza y el cine son las únicas artes que disponen del tiempo como de una dimensión suplementaria: las únicas que, moviendo en el tiempo sus valores, ordenando formas y escandiendo compases, logran una como fusión de plástica y música, ajena a toda otra arte que uso figuraciones visivas para manifestarse.

La danza mueve en un espacio real, formas reales, estableciendo vínculos entre éstas y aquél, conjugando uno y otras merced a una real interacción incesante; el cine mueve en un espacio ficticio, accesible por una sola dirección, formas ficticias que no son sino zonas planas de sombra y de luz. Pero danza y cine tienen un devenir que no es ilusorio sino verdadero; ambas trascurren, y ese trascurrir es condición forzosa de su existencia; ambas existen como artes sustantivas por virtud de aquella coordenada suplementaria que les brinda una como fuga de la cárcel dimensional dende nuestro espacio geométrico endierra todas las artes figurativas, amarrándolas a sus coordenadas ineludibles. Sin esa dirección temporal, especie de cuárta dimensión que permite huir del espacio, la danza deja de existir instantáneamento y el cine cae en el reposo inerte de la fotografía.

Pero en la estabilidad de la pintura - mejor diría en la atemporalidad -

y en las dos únicas direcciones de su espacio, o en la atemporalidad de la estatuaria y en las tres direcciones del suyo, puede existir también un tiempo escondido, preso en las inexorables lindes materiales, cuya emoción quisieron infundirnos los artistas de todas las épocas; un tiempo fingido pero patente, como es fingida y patente la tercora dimensión perspectiva en aquellas artes, que disponen de dos.

Sólo el eine es capaz de salvar los valladares de esa ficción y trasponer ésta a una realidad inmediata; sólo el eine puede prestar a ese tiempo simulado una condición auténtica, desprendiéndole de los límites espaciales que le contenían y dándole un efectivo curso eronológico; sólo el eine, pues que sólo el goza de tan segura y prolija potencia analítica a la vez que de esa maravillosa facultad de aprehender en los menudos cuadros de sus películas los más sutiles contrapuntos del Espacio y el Tiempo. El Relato sobre un preseo de Luciano Emmer y Enrique Gras ha venido ahora a darnos una prueba más de todo esto.

Las plásticas fijas usaron de mil subterfugios y de mil astucias para atrapar el movimiento, siquiera fuese un fugacisimo instante de su perenne fluir; usaron de mil materiales diferentes; persiguieron sin tregua la inasible emoción dinámica que se aniquilaba al quedar sujeta en la materia, dejando sólo el recuerdo do algo terminado o la inminencia de algo no comenzado aún. La forma, el color, él dibujo, el acorde de los volúmenes, el juego de la luz sobre los planos, las mil añagazas que siglos de ejercicio hicieron hábiles, sirvieron al hombre como de trampas donde apresar el ave prófuga. Pero siempre escapaba, dejando sólo una huella en las obras que procuraban traducir, con artimañas torpes o destrísimas, el inefable sentimiento de su vuelo:

Sólo un remedo del movimiento, sólo su sombra, quedaba en los colores y en las líneas y en las masas donde el hombre quería encerrarlo. Sólo un engañoso tris de su constante e irrestañable carrera. Y ese intérin subitáneo, entijado en el espacio, anonadado en el tiempo, aparecía despojado de lo que era su esencia misma, trasmudado a otra dimensión donde había de quedar petrificado para siempre.

La magia de la luz que encendía un como fulgor patético en la epidermis de las estatuas; los juegos de la modenatura, capaces de simular un estremecimiento en las superficies arquitectónicas; la ardentía de los colores, que anegaba las imágenes en una vibración llameante tqué fueron sino artificios destinados a promover aquella emoción dinámica? ¿de qué se valicion sino de la apariencia de algo capaz de transcurrir? ¿qué querían, en fin', sino provocar por caminos inesperados y, diría, de soslayo, la efusión del algo mudable y celere?

Yo dije en algunas indagaciones sobre el movimiento y su expresión, con qué insito afán infatigable el hombre persiguió la paradoja de encarcelarlo en cualquiera de las plásticas fijas. No caben abora los ejemplos que entorces cupieron, pero cabé si el recuerdo de las tretas más audaces, o más ingeniosas, o más ilustres. Cabe la mención de ciertas estratagemas con que el hombre intentó retener el ágil latido que escapaba, como un agua escurridiza, de entre sus dedos.

À veces el movimiento quiso comunicarse a través de la exacta repetición de un motivo, como en tantos relieves y pinturas egipcios o asirios, donde las figuras —remeros, bailarinas, plañideras, soldados — traducen, con distribución iterativa, la idea de un ritmo en el tiempo; allí donde se rompe la simetría de la repetición, el ritmo semeja encenderse y cobrar un íntimo baío que aflora en ondulaciones graciosas o turbulentas. A veces se agrupan en el marco espacial acciones diversas en lugar y momento (el ardid, caro a la abstracción de los futuristas, era ya familiar a aquellos remotos artesanos): un mismo espacio cobija acciones que no fueron simultáneas, acoge tiempos diversos y los paraliza, ofreciéndolos en una simultaneidad que se divige a la imaginación y sugiere la idea de una secuencia narrativa. Mil ejemplos pueden hallarse en Sakara, en Tebas, en Kalaj, en Dur-Sarrukin.

A veces la acción se pulveriza en un sistema de imágenes, o en una sucesión de momentos de su decurso, merced a un procedimiento casi filmatorio. Así en un fresco de Knosos, donde tres figuras señalan las ctapas sucesivas del salto de una taurómaca; así en una tumba de Beni Hasán, donde un largo friso reproduce las mínimas fases de una lucha; así en algunas pinturas de primitivos trecentistas y cuatrocentistas — Stephan Lochner, Simono Martini — donde el vuelo de los ángeles se desbarata en las actitudes de varios ángeles sucesivos. A veces la secuencia se corta por ctapas — episodios, diría — dislocándose en fragmentos mayores entre los cuales el artista escoge los que juzgan más elocuentes para expresar su mudo discurso; así

en el cuadro de Fra Angelico que cuenta, en menudas escenas, la historia de los mártires Cosme y Damián.

Por múltiples caminos, múltiples y fragosos, pero con no menos laboriosa obstinación, la estatuaria buscó romper la quietud a que su compacta materia, y su propia función, la condenaban. La escultura griega prestó un torpe volar a la arcaica Victoria do Delos, sujetándola a tierra por la leve fimbria de su ropaje y echando al aire sus pies calzados con alados talares; dió un vuelo raudo y gibrioso a la de Samotracia cinéndole en torno una armoniosa tempestad de papos flameantes. La escultura barroca agitó una vehemento propulsión en cuerpos y vestiduras, escamoteó los confines, simuló una palpitación tornátil bejo las superficies, diseminó los planos, hizo correr las líneas de un lado a otgo, en carreras febriles, como persiguiendo un soplo huidizo.

Y otro tanté hizo la pintura barroca cuando volcé la luz de un lado, violentamente, cuando quebré el orden natural y el equilibrio del color, cuando se rebelé contra el cuadrángulo del marco y prodigé los escorzos y las directrices oblicuas; procurando con todas sus incrzas una tensión pujante, una palpitación apasionada y transitoria. No hay más que recordar las borrascosas composiciones de Rubens; no hay más que recordar los cielos del Grece, llenos de nulces encabritadas, desgarradas, que onseñan por entre sus erispaduras la carne azul del cielo.

El entusiasmo luminista del romanticismo no fué, al fin y a la postre, sino exaltación de un pathos vital, expresión del sentimiento del instante, llamatricito al impetu, al efecto tremante y veloz. Y cuando la luz de los impresionisfas privó con total privanza en el microcosmos bidimensional del cuadro, ella también se hizo, de cierto modo, vehículo de un impulso, puesto que fué su temblor cambiadizo, su irisada vibración variante, protagonista de aquella pintura. Huyghe habla de un "contrapunto" y una "dinámica" del color. Contrapunto, dinámica: mudanza siempre.

Y esa muddiza perpetua fué la máxima ambieión de aquellos pintores futuristas que quisieron, con designio pugnaz y afanoso, apoderarse, como nadie, de la velocidad: "Nosotros buscamos un estilo del movimiento — decián en su manificatu parisiense de 1912 — queremos reprodueir no un instante fijo del mórimiento universal sino el movimiento mismo". Por eso inauguraron artificiós expresivos, como las lineas-fuerza, y usaron con desbordada libertad de otros, ya usados por los impresionistas y los cubistas; por eso también los títulos de sus cuadros — Dinamismo de Russolo, Penetración

dinámica de un automovil de Balla, Jeroylifico dinámico del Ball Tabarin, de Severini — confiesan el anhelo de vértigo que los poscía.

Pero acaso no haya en todo el arte universal ejemplo más eminente ni más luminoso de un tiempo escondido, de una latente capacidad de suceder, como el friso de las Panateneas. Ni las figuras de la columna trajana, ni el friso de las apsaras de Angkor, ni las multitudes de los dramáticos timpanos góticos, tienen, a la vez que tan profunda euritmia, tan lúcida y potente y majestuosa facultad de trascurrir. La mirada puede seguir este largo río de vida tal que si le fuese dada la milagrosa aptitud de ver la sagrada procesión como en los días felices de Atenas. Palpita una impresión de partida inminente en el extremo que aún no ha salido del Cerámico y fluye un hondo fervor religioso del que llega ya a la cima augusta donde aguardan los dioses, benignos y serenos, codeándose con los ciudadanos de Atenas. A todo lo largo de la acompasada teoría corre el secreto hechizo del movimiento, preso sin duda, pero infuso en los euerpos de las casi seiscientas figuras que parecen escapar de su cárcel de piedra para echarse a andar como en la realidad de sus días proceres. La vista que la sigue a lo largo de sus 150 metros, recorriéndola en secuencia ordenada, le da sin quererlo una includible condición temporal, pues que las figuras se presentan succesivamente y salen del espacio a nuestro encuentro en un como remedo de salir del tiempo. Acaso nunca el tiempo, encadenado en inertes formas, dió a nuestros ojos más bella ni mús inmediata ilusión de evadirse; acaso nunca el hombre expresó en el espacio, con más puro lenguaje, inmovilizándolo para siempre, un ritmo móvil, temporario y perecedero.

"Cuando observo en las iglesias franciscanas las largas sucesiones de frescos que cuentan la historia de Cristo o la de los santos, pienso que la concepción que en el siglo XIV se tenía de la pintura; era, ni más ni menos, la de un cine popular". Estas palabras de Piero Bargellini merecen ser recordadas ahora que Enrico Gras nos trac a Montevideo la versión cinegráfica de La vida de Cristo del Giotto. Cine, ciertamente, "palabras pintadas", como les llama el mismo Bargellini, para quienes no sabían leer; cine popular para multitudes, destinado a ilustrar y a edificar, contando los milagros de la hagiografía o los grandes hechos del Evangelio. Pero cine donde un engañoso suceder, se inmoviliza en la quietud de muros, tablas y telas.

Como en todas las narraciones de las plásticas fijas, también en éstas el

espacio ha de contener al tiempo, y la distancia ha de fingir un transcurso. Mas al ir do un episodio a otro, de una a otra escena, de uno a otro detalle, el ojo erea la temporalidad y determina la secuencia, casi como la determina en el libro el ojo del que lec. Sólo falta quien le trace el camino, quien le scuale las etapas, quien sintetice ante él el movimiento.

Y esta es la función que el cine cumple con acuidad y fuerza de convicción inimitables, que sólo él puede cumplir pues que sólo él dispone de un tiempo verdadero. El guión cinematográfico, y luego el travelling de la cámara, recorren con la más delicada exactitud las veredas por donde suelo perderse la curiosidad vagabunda; los enfoques de primer plano arrancan alos detalles su máxima osadía expresiva; el flash reconstruye mágicamente el móvimiento desmenuzado. Y un tiempo real marca un compás real a las figuras, según cadenjas precisa y profundamente calculadas. Así las pinturas descubren el curso remporal que escondían y —si puedó depirlo— cehan andar ante nuestros ojos con un brío que sólo imaginábamos; así adquieren la coordenada que nunca poseyeron y esa inusitada dimensión que en ellas era sólo fantasmal apariencia.

Luciano Emmer y Enrico Gras, autores del Relato sobre un fresco y El Paralsa Terrenal, bellas películas que el mismo Enrico Gras nos ha mostrado y comentado, pretenden algo más que componer documentales de la pintura con mayor o menor habilidad connotativa, con mayores o menores propósitos de divulgación; pretenden hacer cine, usando los elementos dramáticos de frescos de la capilla Serovegni y del cuadro de Jerónimo Bosco como de argumentos y de autores, ordenándolos según un encuadre filmico, y manteniendo sin cesar el designio cinemático de exponer aquellos elementos según un tránsito cronológico y psicológico que promueva en ellos un nuevo patefismo. No hay finalidad puramente didáctica, ni mero prurito de análisis, en las exploraciones de Emmer y Gras hay finalidad y prurito einematográficos, bien que el análisis y la divulgación y la didáctica obtengan también su beneficio en esta aventura.

En ningún momento itales películas intentan mejorar al Giotto o al Bosco, como acaso pensaron algunos desventurados; menos aún pretenden sustituir por um serie de fotogramas, mañosamente escandidos, la contemplación directa de obra alguna. Pero quieren denodadamente ser cine y lo son: quieren ofrecer a la cinegrafía y a la pintura una inédita enerucijada donde encontrarse y la fraguan muy hábilmente; quieren, en suma, y sin

alarde metafísico, ensayar la reversibilidad de Tiempo y Espacio, y hallan en las artes plásticas el más fértil campo para tan apasionante ejercicio, y en la máquina de filmar el más sutil y dócil y poderoso instrumento.

Los antecedentes de estas películas apenas merecen recordarse: poseen una condición meramente documentaria y desempeñan un papel, si valioso a veces; mucho más restringido, y sobre todo, menos intrinsecamente cinegráfico. Existe una cintaj de Jean Lods sobre Maillol y otra de François Campeaux sobre Matisse; existen muchas otras, sobre muchos muscos y galerías. Pero ninguna de ellas, ni fas trivialmente descriptivas ni las enfadosamente doctas, pretenden brindar más que una cónioda información al espectador lejano, un modo tele-visual de conocer algunas inaccesibles obras de arte.

Yo pienso que el Relato sobre un fresco y El Paraiso Terrenal traen al eine un estilo de pesquisición de la pintura que antes no conocíamos, o conocíamos mal; una manera de indagación capaz de advertir no solamente ese tiempo recóndito, y que ahora se manifiesta mágicamente, sino tantas otras maravillas ignoradas por tantos ojos: el invisible y sólido esqueleto de la construcción, la razonada conexión de las masas, las medidas y proporciones matemáticas que rigen el cuadro y de cuya contemplación inteligente dimanan tan puras satisfacciones mentales. La lente cinematográfica es capaz, mejor que palabra o grafismo alguno, de perseguir, como rastreando una pista, las intenciones del pintor, así las ideológicas como las puramente plásticas; es capaz de analizar la fintima osatura de una obra como de sintetizar ch proceso de sus vestiduras formales; es capaz de restablecer sus directrices, reconstruir sus procesos, resumir sus melodías y hacerlas resonar con inaudita potencia. Los recursos del cine pueden concentrar nuestra atención en un punto o aventarla por mil caminos múltiples y divergentes; pueden hacernos viajar vertiginosamente por todos los meandros del más complicado arabesco; pueden detenernos ante el inesperado pasmo de un ignorado y mínimo detalle.

La cámara manifestó cómo la mano de Herodes traza una básica línea de composición; cómo el espacio se hace silencio en torno de los pávidos apóstoles; cómo una compacta trabazón, concéntrica y radiante, sustenta la estructura del Descendimiento; cómo se distribuyen las figuras todas de estas estampas bíblicas: con sencillo concierto en Giotto; con derroche imaginifesta frondoso y misterioso, en Jerônimo Bosco. Pero la cámara manificsta igualmente, con vívida osadía develadora, el mundo de las expresiones y las pasiones de los personajes, el mundo de las ideas y los sentimientos de los pin-

tores: el dolor de las mujeres do Jerusalén, el llanto de los ángeles, el helor de Judas, la erneldad de un sayón; y también el vasto sentido ultraterreno de la Pasión de Cristo, y también la aventura prodigiosa de Adán y Eva perdidos en el asombro de un paraíso superrealista.

No cabe decir en este corto artículo todo cuanto estos andares exploratorios de Emmer y Gras por los ámbitos de las artes plásticas, permiten prever y desea; todo cuanto el cine puede revelar de la pintura; todo cuanto puede descubrirle secretos e investigarle procedimientos; todo cuanto puede dar no sólo de cronológica existencia a su tiempo latente, sino de palpable inmediatez a sus escondidas texturas y a sus secretos psicológicos; todo cuanto puede acercar sus bellezas a los ojos y el entendimiento y el corazón de los hombres.

Yo pienso, además, que estas películas tienen una entera significación cinegráfica: sus autores, ya lo dije, quieren hacer cine, y no defraudan esa voluntad ni la menoscapan supeditándola a los otros fines. Si ellas son penetrantes búsquedas pieturales, son también hechuras de una lúcida cinegrafía, en la cual la pintura es sujeto, y objeto la película. Son rotundamente, satisfactoriamente, cine, un cine que, a inmejorable título y como esperanzado vaticinio, quisiera llamarle ahora de vanguardia.

Obstinadamente las plásticas fijas buscaron la tensión dinámica. Empecinadamente persistieron en el paciente ensayo de todas las finezas y todas las pericias del pensamiento y de la mano para correr sin descanso tras el flúido volátil, tras el minuto prófugo que huye siempre. Maquinaron los más arduos y los más osados y los más delicados ingenios: ardides todos, añagazas para iludirnos, sin lograrlo nunca pues que nuestros ojos traicionaban a nuestra ilusión al quedar detenidos en la permanente materia de los siguos. Persiguieron tenazmente el trasgo impalpable, pero jamás llegaron a asirlo; jamás cogieron a plena mano aquel fugaz instante, aquella dinámica que muere al detenerse, como una agua escurridiza hecha helado cristal.

Sólo pudieron capturarlo cuando inventaron las imágenes del cine, que tenían, como ningunas, un perpetuo devenir; sólo le vieron animarse en sus obras cuando aquellas imágenes se lanzaron a volar desde el seno de su frá-

gil materia fotográfica y se fueron, envueltas en la luz de los proyectores, a desplegar ante los hombres la anhelada maravilla del movimiento.

Ahora se entrecruzan, penetrándose, los mundos de la plástica fija y la móvil; las imágenes del cine ensayan sus ritmos pulsátiles sobre los ritmos estáticos de la pintura, y esta devela la callada moción que escondía como una música secreta. A Enrico Gras y a Luciano Emmer debemos esta dichosa encrucijada. Y pues que ambos cinegrafistas se dicen, con orgullo legítimo, autores de películas documentales —aunque sus obras rebasen generosamente las habituales lindes del género— quépales la satisfacción de haber alcanzado cabalmente una meta harto más remontada y difícil de cuanto en general se piensa. Por eso les cabe también las palabras que, en 1946, les dedicó Pierre Kast, atribuyéndoles "La respetuesa voluntad de hacer vivir intensamente unas obras que están muertas para tantos hombres, y de enseñar a tantos que lo ignoran, las posibilidades que se ofrecen a sus miradas."

JOSE MARIA PODESTA



### LA MASCARA Y EL ROSTRO

"¡Tan cerca ¡ay de mi! y tan lejos vivo de lo racional!"

Calderón

"LA mejor máscara es el rostro", pensaba Nietzsche.

LEl rostro es la máscara del hombre porque enmascara una calavera:

porque es la máscara de la muerte? Máscara do cristal, por dentro; de sangre, por fuera.

"APRENDE a ser el que eres", afirmó Pindaro. Y nuestro Calderón, al paño: aprende a ser el que sueñas. A ser el que sueñas y no a soñar el que eres, como hacen todos: "todos sueñan lo que son — aunque ninguno lo entiende". No entienden que sueñan porque no entienden lo que son: su sueño de vida; por soñar lo que son en vez de soñar lo que no son. "El hombre que vive sueña lo que es..." nos dice el poeta: "hasta despertar". Sueña el rico que es rico y el pobre que es pobre: y no al revés.

Segismundo sueña despierto porque cree sonar lo quo no era. El hombre que se despierta soñando, como Segismundo, deja de ser el que era para aprendet a serlo de nuevo; para aprender a ser el que sueña; para despertar, avivando el seso, su propia alma dormida. Al contemplar lo pasajero de su sueño, lo efimero y fugitivo de él, una sola verdad le queda entre los dedos del reenerdo: la del amor. Y por ese hilillo sutilísimo va sacando el ovillado afán de su alma sonadora, hasta prenderlo o aprenderlo de su propio pensar interrogante. Somos lo que soñamos ser cuando no soñamos lo que sones, sind lo que no somos; haciéndonos sueño de verdad la verdad del sueño. La máscara de lo soñado moldea nuevamente el rostro vivo y lo trasfigura en su divina y sobrenatural trasparencia. La máscara de la muerte, por la sangre vuelve a colorearse de nueva, inmortal vida. Y si todavía soñamos que soña mos, como nos dice Novalis, es, porque estando tan cerca del despertar, e sueño se defiende a si mismo, defendiéndonos con su presencia: que el sueño es guardián del que duerme y no le deja despertar mientras él puede: el suel no de la vida. Porque "todo lo que vemos cuando estamos despiertos, anade el griego, es muerte, como todo lo que vemos cuando dormimos y soñamos es sueño". Aprende a ser el que eres hasta dejar do serlo. Aprende a ser suel ño, como el Segismundo calderoniano: hasta despertar, para serlo dejándolo

UN sueño saca otro sueño como un clavo saca otro

clavo.

"TODO lo que no es clare no es francés", dice la famosa frase de Rivarol. Luego todo lo que no es oscuro, o claro-oscuro, ne es español.

TENER verdad no es lo mismo que tener razón. Puede ser todo lo contrário. Es lo que nos enseña Cervantes en el QUIJOTE Para poder tener verdad hay que dejar de tener razón. Esta ética, poética y política de la burla, puede parecernos la esencia o quinta-esencia del pensamiento irracional cervantino; el eje o núcleo o médula de toda la poesía mejor española: la de Corvantes y de Lope; como la de Quevedo y San Juan y Santa Teresa y Calderón; lo que tan puramente vió, sintió, pensó, vivió, exprimió o expresó Unamuno. Don Miguel no quería razonar el goce ni gozurse en la razón, ni dolerso de ella, ni razonar tampoco el sufrimiento "Verdad y vida, pues, y no razón ni goce", me escribía, diciéndome: "Son mi divisa". Que fué también su hado; su más libremente aceptado destino de hombre, de nada menos que todo un hombre: al apronder a serlo hasta dejar de serlo; dejándolo de ser por sacrificar la pasión, a la vida; la razón, a la verdad; como Don Quijote. Como Cervantes.

LA obra de arte, como la criatura humana, nace de irracionalidad y muero de intelectualismo. La muerte es lo más intelectual de todo; lo único enteramente y exclusivamente intelectual; la vazón de ser de la vida. Los derechos del entendimiento, de la inteligencia, cuando lo son razonadores o racionales, son, en definitiva, los derechos de la muerte a la vida: acaso los derechos más sagrados. El intelectual absoluto defiende esos derechos mortales como si hiciera de la Muerte la Dama de sus pensamientos. El intelectual absoluto cruza por amestro mundo, aventurero del sució de vivir, como la imagen y figura genial grabada por Durero del Caballero de la Muerte. Mide, ese Caballero, como el mismismo Diablo, por el rasero de la muerte la vida; y por el de la 120, la verdad.

LAS dialécticas de la razón no tienen forma paradójica porque no lo son del pensamiento. Las dialécticas de la pasión no tienen otra forma que la paradójica porque, al serlo, se piensan vivamente y se verifican de ese modo. Un pensamiento sin paradoja es como un amante sin pasión, pensaba Kierkegaard. "La paradója es el nombre que los tontos le dan a la verdad"; decía el gregui-parisino Moréas. La paradoja es para el pensamiento como un paracaídas; porque lo salva del peligro, provocándolo: paradójicamente. Es naturalmente peligroso pensar en paradojas, como es peligroso arrojarse al vacío en paracaídas; pero es mucho más peligroso lo contrario: pensar sin ellas; arrojarse al aire sin paracaídas como al apasionado pensar sin paradojas. Pensar sin paradojas es arriesgarse a romperso definitivamente la cabeza. Lo único que no es peligroso, en definitiva, es no pensar. Y no volar.

"LAS artes hice mágicas volando", nos dejó dicho con ese maravilloso verso. Lope de Vega. Las artes mágicas del vuelo: el cante, el baile, las corridas de toros españolas, como el toque de improvisación que acompaña al que canta hondo en la guitarra, son artes mágicas del vuelo sin huella o trazo literal que señalen su ruta para repetirse; artes puramente analfabetas. Por eso se dieron y aun se dan en España, singularmente, e baile flamenco y gitano, que lo es morisco, o, sencillamente, andaluz: el canto hondo, sin trascripción musical posible, como el rasgueante acompañamiento de la guitarra que lo alienta o frena; las corridas de toros en que la viva improvisación del toreo, schalada con trazos de razón tan precisos, trasciendo y supera en cada instante de su ser, que es parecer vano, la propia definición o figuración racional que aparentemente lo erea: subrayando aún más todavía, cruelmente, su propia evidencia o revelación luminosa con la oscuri presencia invisible de la muerte que, impetuosa, como el toro, lo hace posible lo sostiene, y paradójicamente lo afirma con su propia negación enmascaradora. El cante y el baile andaluz parecen juntarse en la figura luminosa y oscura del torero y el toro; de la razón y la pasión; de la verdad y de la vida; para jugarse, definitivamente, a cara y eruz, todo eso: el todo por el todo. Ninguna representación figurativa como esta, tipleamente espiritual analfabeta; del torco español, andaluz, asume con emoción y belleza tan puras el misterio elternamente fugitivo del arte: el del hombre mismo, rostro de vida que es maseara de muerte. Extasis del vuelo son estas mágicas virtudis del cante y baile; inquietud y sosiego juntos; que en el arte birlibirlológico o birlibirlomágico de torear se nos expresan o exprimen tan exabustiva y apuradamente, dándonos la fórmula barroca de lo español más vivo y verdadero con su mejor y más depurada elegancia. Y precisamente porque se hace misterio luminoso de lo más oscuro; secreto a voces, y hasta a gritos; don de aire y claridad, entre sombra y sol, tan evidente, que solo nos dejan en el alma, airosa y airada, encendida, vacía de todo por llenarse de todo con

su garbo, la invisible, imposible, invencible, majeza o majestad de la vida, pasando, traspasando la sombra trasparente de la muerte con su angélico vuelo. "Lo que nos queda" — según el decir del barroquísimo y torerisimo soneto calderoniano— "es lo que no nos queda". El alma, con su arte mágica de salir volando, cantando, bailando, torendo, en el cante, en el baile, en el torco: ole con ole y con ole; es decir, nada. Es decir nada que no es lo mismo, que es todo lo contrario, que no decir nada.

VER para creer. Oir para dudar.

el canto y el baile, fueron siempre juntos como amigos inseparables. Fué la Tercera Sinfonía la que los separé; empezando por abrir entre ellos hondas sinas de sombra, oscuros abismos de soledad y de silencio. "Yo me entiendo y bailo solo", parceia decirnos Beethoven, cuando, en realidad, ni se entendía ni bailaba de ningune manera. Pero le dió a la Música una nueva Poesía, como el Romanticismo le había dado, desde Chateaubriand u Baudelaire, a la Poesía, una nueva Música. Beethoven descubrió o inventó la música romántica porque fué el primero que la hizo cuestión de sí misma: cuestión o problema total poético y no solución visual, parcialmente cantada, bailada o contada. Beethoven pasó el contrabando poético de la soledad y del silencio per las fronteras espaciales de la geometría musical, cantante, sonante y bailarina. Por ese nes parcee que la música de Beethoven, cuando se calla, se tapa los ojos. La de Chopin, se muerde los labios.

PARECE que la Filosofía o Metafísica, para existir de veras, tiene que salirse por la tangente. El padre y maestro atormentado de todo el existencialismo contemporáneo, Kierkegaard, con sus tres etapas consabidas, la estética, la ética y la religiosa, se sale paradójicamente por la última, la fe religiosa, como Heidegger parece quererse salir por la primera, por la poesía. Estas dos líneas tangenciales, las de la poesía y la

religión, la fe religiosa y la fe poética, por las que la interrogante metafísica o filosófica se les escapa a esos angustiados, si son dos líneas tangenciales y aunque lo sean paralelas, o por serlo, se escaparán para encontrarse en lo infinito; para cruzarse al fin: para encontrar la Cruz.

EL Siglo XVIII, decía Malraux, que había encon trado en las ideas, para el hombre, un estimulante tan vivo como el de la mujer. Del XIX podría tal vez decirse que encontró en la mujer una ilusión tan estimulante como una idea. Y del XX, enya primera mitad vivinos que ha hecho con las tres cosas: mujeres, ideas e ilusiones, uno de sus coch tails peores: ¿para embriagarse estúpidamente hasta el suicidio? ¿para alcoholizarse hasta un delirium tremens aniquilador del hombre mismo? mara no pensar ni sentir, ni querer, ni esperar ya nada? El signo mágico de nuestro tiempo signe siendo esa cola de galla enloquecedora o estupidizante como un inaudito encareo, "Todo la demás es silencia". Tras ese silencia mortal en el que se toto lizaron todas las demasías lo único que todavía resuena para nuestros oídos e la risa de Shakespeare. Por el enorme inclés parece reirse un pueblo entere entero y verdadero, del fracaso imperial de su nación. Como nor nuestro Quevedo: silenciosamente, se le rien los huesos a la imperial nación española en la tumba. Y es que ni en España, contra lo que pensó Menéndez Pelayo pudo la máseara de una nación ocultar, moldeándola a su antojo, la faz, e rostro verdadero de un pueblo herido. Parece que los pueblos, para poderse arranear de veras sus propias máscaras nacionales, tienen que fastimar su rostro humano deformándolo: como, según nos decía tan certeramente Maritain, hizo Magniavelo con el hombre al desenmascararle. Hoy vemos ese trágica danza mortal, macabra, de las máscaras nacionalistas, despegadas de sus propios rostros populares ensangrentados, por habérselas tenido que arranea violentamento; y sin poder mostrarnos, todavía, un semblante verdaderal mente humano, hasta que esas, sus más vivas heridas dolorosas, no eicetricen

LA poesía desenmascara la vida de verdad enmacarándola de trasparencia.

JOSE BERGAMIN

4 de mayo de 1948. - Montevideo.

The Reservation of the Control of the State of the State



### POR LA PAZ

### DE LA RESPONSABILÍDAD DEL CREADOR, Y DE LA PAZ

Cuando el inquietante movimiento dada salido, de contragolpe, del horror de la primera guerra mundial, blandía el más absoluto de los nihilismos en términos de "humor" o repudio hacia el arte y los ideales puros de la vida, y un gran escritor, hoy premio Nobel, argumentaba que con huenos sentimientos se hace mala literatura, se aducían ideas en extremo peligrosas, ideas provenientes de artistas e intelectuales que con no poca inconsciencia auspiciaban la anarquía en la conducta del creador, de consecuencias graves para la cultura

En los recientes años, nuestra época lacerante sirvió a aventureros describitados, políticos sanguinarios, gentes de un declarado amoralismo. La consigna "La humanidad necesita hombres fuertes"... prosperó. Y este ingenuo pensamiento no comprendía que, detrás de esos tipos de hombres, como acción natural, debía sobrevenir la organización del crimen en masa, la violencia y la guerra. Con harta facilidad se olvidaba que los malos pensamientos e incluso los equívocos sentimientos, conducen a una inmediata o media-

ta aplicación de sus impulsos, al desvario y a la locura no fértil ni dramática y sí nefasta, anuladora.

Quiero aludir en primer término al destino actual del arte, de la pintura particularmente, esa sutil concepción profetista que parece estar en la raiz de los grandes cambios de visión de los tiempos modernos, ¿Qué ocurre con este arte! Agotadas sus corrientes renovadoras, se uncuentra en estado de indudable postración: los jóvenes no obtienen aún la fórmula esperada de un efectivo renacimiento. Cubismo, expresionismo y superrealismo, viven a través de artistas insignes, mas thace concebir optimismos la simple repetición de sus aportes, aportes pendientes de una posible resurrección del espiritu del hombre, de una verdadera ubicación terrena y extraterrona de la persona humana? La segunda guerra mundial ha sido ganada por naciones cuyo desarrollo plástico es escaso. La pintura, en Estados Unidos y en Rusia, ocupa en la historia de la plástica de nuestros días -en cuanto al signo de su valor estético permanente- grados de interés bastante poco considorable. Italia, Francia, España, los Países Bajos —tierras de grandes artistas - se debaten entre hondas crisis y los problemas derivados del hecho preponderante social cotidiano superan los atanes artísticos, ¿Y la novela, esa especie de poema épico que resume los dinámicos tiempos nuevos? Los novelistas o narradores de esos países están constreñidos a hurgar entre náuscas -Sartre, Kaputt- de donde emergen individuos depravados, cínicos o adventicios. Claro, la influencia en este punto de la literatura novelistica norteamericana, es notoria. Sólo que de la novela de Estados Unidos --como lo hace notar Guillermo de Torre- se desprende un factor de instintivismo, etapa anterior a la conciencia, mientras, en los escritores curopeos, predomina una suma de inteligencia cansada de sobrellevar su carga lúcida. Log "monstruos" imaginados o intuídos por el medium Picasso asumen retunda vigencia en la psiquis colectiva de nuestro tiempo. ¿Y la poesía? Quedan los mensajes eminentes de los poetas inspirados y de autocrítica severa -Poe, Rimbaud, Baudelaire, Mallarmé, Valéry- sin que el libre pensamiento de los superrealistas y sus hallazgos de sutiles imágenes aprehendidas en el camino de la aventura poética libre, alcancen a recrear un mundo de ordenación ideal. Filósofos, psicólogos y sociólogos examinan los arduos problemas de nuestra existencia individual y pública, y acuden a investigar incluso el sentido de nuestras imposibilidades. La figura del cote Whitman, está aclarando tal vez la existencia creadora de algún oscuro hacedor...

No obstante todos los destellos de desintegración en el cambio esencial que presenciamos de modo todavía subterráneo, surge una nueva valoración del hombre. El arte abstracto —me atengo a su alta escala de vaticinio— sueña con una expresión universal y los buscadores rabdomantes quieren, rescatar esa dimensión venturosa, fundamento del mensaje de la poesía inmortal. Es probable que se llegue a un entendimiento sobre la base de ciertos principios incommovibles. Así, la anticipadora, la vanguardista pintura, se adelanta con sus frutos de ardor y esperanza: las sabias lecciones de la geometría, el plano, el volumen, la medida, consustanciadas con la forma y el color, han de alentar, en su integrada marcha, una cabal síntesis del mundo, soñado mundo de las existências puras.

П

Se oye a tantas inteligencias agoreras discurrir sobre derrumbe y eaos... Entiendo, empero, que cada vez debemos creer con más ahincado amor en un pequeño núcleo de creadores, isla inextinguible: aquéllos que frente a César han elegido a Dios, o, más humildemente, los que frente al mal han clegido el bien. Esa pequeña columna semioculta que, como el árbol bíblico, habrá de crecer irrumpiendo desde la tierra hada la luz.

¿Cómo ese sentimiento ha ido formándose — o deformándose — en los primeros hombres hasta llegar al hombre contemporáneo? ¿A qué zonas del ser pertencee? Cuando alguien — Caín— creyó por un movimiento de inferioridad que debía matar, otro — Abel— oreyó por un imperativo de sublimidad que debía loar la naturaleza divina. El antiguo hecho se renueva en grávidas horas, se corporiza en jerarquizados mátices. La resurrección de Abel ha de aleutar el advenimiento de un entrevisto hombre nuevo.

m

¿La responsabilidad del artista, del creador? Esa responsabilidad es una e indivisible en la vida y en el arte. En el ancho caudal del pensamiento federativo universal, se ubica el móvil constructor. Una comunión territorial tendrá necesariamente que apoyarse sobre la verdad y la belleza de ideales que han de coincidir con el sueño de los profetas, de los santos, de los héroes, de los poetas, o, en un plano más accesible a las mayorías, con una visión de justicia, de respeto humano, de tolerancia y comprensión de todos y cada uno, hacia la unidad por sobre las diferencias. Artista, artesano, hombre de vida privada trascendida a la sociedad, o gobernante, teómo no vivir sentimientos coincidentes en una responsabilidad ética, no un abandono, ni un "no me importa", y sí un espíritu de articulación social que supere los egoismos de los días actuales? 4 No es ésta una grande, una inmensa tarca?

Esta concordia y hermandad han de estar ordenándose en algún rincón de la tierra, y en nuestro corazón esperanzado.

Sólo en espíritus de este linaje puede ser cierta la paz.

ROMUALDO BRUGHETTI

# UN LLAMADO EN FAVOR DE LA NIÑEZ

Estamos perdiendo el verdadero sentido de las cifras. Rodeados por cantidades abrumadoras, vamos olvidando que toda cifra es una suma, que toda suma es un conjunto de unidades, y que las unidades son, al fin, las que cuentan. Habituados a pensar tan sólo en cifras cuando hablamos de ejércitos y cruces, olvidantos a menudo la intransferible unidad humana que contienen: la persona.

Así también, cuando nos dicen que miles de niños murieron en la guerra y que millones de niños necesitan hoy de nuestra ayuda, tendemos rápidamente a refugiarnos en el campo neutro de los números, y a olvidar que tales citras están integradas por rostros individuales y manos pequeñas; que cada uno de esos niños — cada uno — se ha parecido o so parece a nuestros hijos y a nuestros pequeños hermanos.

Quiza sea ésta una natural defensa de nuestra sensibilidad. Porque si dehiéramos enfrentar una suma de dolor estrictamente proporcional al dolor que nos circunda, nuestra capacidad afectiva quedaría desbordada. Tenemos así una protectora insuficiencia para la excesiva acumulación de sufrimiento. Y también nuestra imaginación nos ofrece su auxilio, negándose por lo general a reproducir el hecho relatado con la misma intensidad del hecho vivido.

Evitemos sin embargo que un mal uso de estas útiles defensas, un uso abusivo, nos vaya sumindo en la indiferencia y el egoismo. En países alejados de la guerra como el nuestro, quizá sea preferible procurar la agudeza y no la atrofía de nuestra sensibilidad para el sufrimiento. Porque de esta sensibilidad depende, en gran parte, la vigencia de un valor que anda por ahí, muy manoseado, pero que hay que mantener incólume: la solidaridad.

La Organización de las Naciones Unidas realiza actualmente una campaña en favor de los niños desvalidos del mundo, destinada a obtener que todos contribuyan a socorrerlos mediante el haber de un día de trabajo. "Nuctra colecta — dicen — ayudará a salvar la distancia que existe entre la que estos niños tienen ahora y lo que necesitan como un mínimo humano exencial: En muchas regiones, la alternativa entre la ayuda y la necesidad es el abismo de la propuia muerte".

La UNAC (United Appeal for Children) nos informa que hay 50 miliones de niños en Europa y 64 millones en China que necesitan ayuda immediata. Nos entera, asimismo, de realidades como éstas: que la leche contenida en un cuentagotas es el promedio de la ración diaria de los niños en ciertos sectores de Varsovia; que la comida que habitualmente se destina a un perso sería más abundante y de mejor gusto que la que obtienen en conjunto ocho niños de algunas partes de Atenas. Y nos formula esta tremenda pregunta: "¡Ha tropezado usted con más de veinte cadáveres de niños, en su camino, al regresar a su casa por la noche?"

Entre el material que distribuye la UNAC previamente a su campaña, hay varios documentos de interés, algunos de los cuales deseamos transcribir parcialmente.

En primer lugar, algunas palabras del Dr. Andrés Eloy Blanco, Ministro de Relaciones Exteriores de Venezuela, pronunciadas al inaugurar el Comité Nacional del Llamamiento pro Niños Desvalidos. Dijo así:

"Es preciso salirle al pazo, cuanto autes, a una versión que pudiera llegar a esparcirse en el público: la de que los fondos que se eccojan deben ser dedicados exclusivamente a niños venezolanos, que pueden necesitarlos más. Esta versión tenemos que rechazarla porque es indigna de Venezuela. El pueblo venezolano salió siempre con el arma al bombro al paso de cualquier mal o cualquier opresión, dondequiera que estuviera, sin preguntar si con ello beneficiaria solamente a los venezolanos. El niño es nuestro beredero directo en enalquier parte que se encuenter. Cuando se pide para el niño se pide para todos nosotros, porque pedir para el niño es pedir para pesennizarse sobre la risera."

En efecto, es necesario combatir de raíz esa primera voz del egoísmo que suele sonar en todos los países y que utilizan tantos nacionalismos miones: esa voz que tiene expresión concreta en el dicho, viejo y vulgar, de que "la caridad bien entendida empieza por casa".

Desconfiemos de esta caridad de perimetro tan corto. Sin desconocer nuestras propias realidades, alcemos la vista y miremos alrededor. Observemos, por ejemplo, la miseria que nos describe el escritor noruego Odd Nausen, que la ha visto en su propia casa:

Cuando viaje por el continente europeo, durante tres meses, vi a muclos de esos niños. Vi niños cuyo erceimiento se había detenido porque su
cuterpo no había recibido de alimento necesario. Niños de trece años, del
tamaño de ocho. Niños que estaban sentaditos, aprerujados, dennados, en temperaturas inferiores af cero grado, en estaban sentaditos, aprerujados, dennados, en temperaturas inferiores af cero grado, en estaban sentaditos, aprerujados, dennados, en temperaturas inferiores af cero grado, en estaba sin calefacción, esperando al único
miembro de la familia, al que le había tocado el turno de mare las únicas ropas
de que disponían en conjunto, y que había salido a buscar alimentos para
todos. Familias de las que varios miembros habían muerto de ruberculosis y
cuyos sobrevivientes agurdaban pacientemente que les llegara su hora. Niños
que no conocían los goces de la niñez, que jamás habían comido una sola cena
completa o tenido un juego completo de ropa, que no conocían otra cosa fuera
de la lucha por mantenerse con vida".

Y dice luego el mismo Nansen:

"Yo miamo he prometido a muchos camaradas en su lecho de muerte en los campos de concentración — o cuando marchaban a ser fusilados — que nosotros nos encargariamos de sus familias. Les prometi que nosotros, si sobreviviamos, dedicariamos todo nuestro esfuerzo a socorror a las victimas del mundo entero, a fin de rehacer el mundo sobre la base de los principios por los cuales ellos daban su vida. Que ése sería el primer deber — y el más sagrado — que cumpliriamos cuando llegara la paz. Murieron con esa fe".

El texto es de por sí elocuente. Quizá no debiéramos decir nada más. Queremos sin embargo agregar algunas palabras.

Estamos exhortando con estas líneas a intelectuales y artistas, y a lectores cultos, a colaborar con el llamado en favor de la niñez. Todo ser humano
tieno una deuda con la niñez desvalida porque, de algún modo, es responsable del mundo que tenemos. Pero, especialmente, todo hombre culto. Cuanto
más inteligente, cuanto más sensible, más responsable. Apelamos a esta responsabilidad: a la responsabilidad ética del hombre culto (1). No olvidarla.
No escamotearla. No traicionarla.

Ya sabemos que no es fácil commover a nuestro mundo con problemas sentimentales de la guerra y la niñez. El dolor y la muerte de "los ancianos las mujeres y los miños" es ya una frase muy repetida en las crónicas de guerra. Ha terminado por insensibilizar a muchos. Ha terminado por convertirse en un lugar común. Encierra sin embargo una realidad desgarradora. No es una frase inventada por los cronistas y los locutores. Ha side cierto.

Si no somos capaces de soportar la tremenda acumulación de sufrimiento que significaria un enfrentamiento lúcido con los desastres de la guerra, si hemos terminado por atrofiarnos a querza de ser pasivos testigos del horror si nuestra sensibilidad se anestesia frente a la multiplicación de los números y no sabemos ya qué significan miles de niños muertos ni millones de niños que urgentemente nocesitan nuestra ayuda, olvidemos todas las cifras, y volvamos primariamente a la unidad, en un modesto aprendizaje de la solidaridad por el dolor:

Pensemos entonces que ha muerto un niño, solamente un niño, pero que es aquél que amamos entrañablemente.

JULIO BAYCE

<sup>(1)</sup> Romualdo Brughetti se ocupa en ette mismo número de la responsabilidad ética del creador. Ver págs, 68 y siguientes.



## LIBROS

## LA POESIA DE CARLOS DENIS MOLINA

En torno a "Tiempo al sueño"

Marginando un hueco que no puede nombrar, se levanta este mundo poético casá anonadado por su fidelidad a sensaciones de misterio, unidad, no existencia y olvido. Se obtiene la impressión de que un profundo silencio ocupa el centro de estos breves poemas;
casi todos ellos buscan un espacio absolutamente invisible. Las palabras, lejos de atacar direttamente, bordean sin cesar esa presencia inhumana y silenciosa, acusan los sitios que la
rettamente, bordean sin cesar esa presencia inhumana y silenciosa, acusan los sitios que la
resperan o aquellos por donde ella ha ya pisado. Son palabras a las que uno no debe aproximares mucho: simplemente, orientan, aunque parezcan a veces fijar la sensación o definirla. Como el reflejo del sol sobre el agua en movimiento, gozan de algo así como de
una puía momentaneidad.

No extraña las sospechas que esta obra despierta en lectores impaçientes. Nos entregamos naturalmente a juzgar como una nadería esa presencia de lo invisible en los demás. Las producciones que el suscita se desnaturalizan bajo la luz de día. Palabras utilizadas con la velocidad de los vislumbres y con una necesaria anormalidad, pasan luego a un mundo que lás define en rigidas imágenes y las intercambia cual monedas. No es nada extraño ver un hermetismo artificial, en esa fertil impotencia que el poema trama con sus presentimientos, suscitando y eludiendo una materia que muere apenas da una imagen de sí misma, porque propiamente vive de su ausencia.

No obstante, nuestra literatura muestra en este libro, una de sus aventuras más pefigrosas. Iduidas y emperinadas. Igereada raiz que de infortunio se multiplica: suerte insaciable porque transcuera todo lo vivo y sin turno: falsa memoria de los espejos

es posible binómico sonido de un mismo cuerpo: sin duda. está ocurriendo dos-impar de tanto haber sido Uno.

sordomudo al borde de los encuentros.

En este abusivo contacto del misterio. Les sensaciones terrestres vivén como de un modo no viviente, se hacen reflejos de esa presencia invisible. El asombro y el miedo, lad dos únicas antenas, indagan en la tiniebla y procurán revelada como algo actuante y carnal. Se eluden las imágenes: sólo hay gestos que se asombran de sí mismos, desarraigados de su sistema, milagrosamente vivos en el vacto. La expresión es siempre cautelosa y abstracta pero sin el aislamiento que caracteriza a la abstracción: es una forma invisible, intensamente fiel a una intuición desierta, y si no puede comunicarnos una imagen, trasmite en cambio un estremecimiento, una tensión y una melodía.

El espiritu está lejos de ser sentido aquí como la realidad más profunda: la conciencia en una fabricación, y la vida simula vivir nutriéndose de algo exterior a ella misma. Ante esta certidumbre, el recuerdo, el deseo y el sueño, considerados como creaciones del misterio, retornan a su verdadera naturaleza de fantasmas. Sen imágenes primitivas y solitarias que nos revelan lo que podiamos llamar nuetra unidad más profunda, de una manera enteresista pero evidente: No depende de nosotros la citalidad de estas imágenes, su condición de inmortales, su caprichosa recurrencia, y el milipero de esa virginidad que se repite iin gastarse. Tampoco está en ellas la razón de su fuerza: son algo así como los simbolos que arbiteariamente elige el misterio para vivirnos. Las sentimos con sus intenciones infinitas como las realidades primeras de nuestro ser: y merced a ellas seguimos siendo nocotros mismos a través de los cambios. Pero a ruánta tonta fidelidad de la emoción nos obliga la idolatría de estas imágenes, cuántos seres y cesas se bañan perpetuamente en el ensueño, por aquella casual intervención del misterio que en un día cualquiera eligió a uno de ellos y le hizo su simbolo.

Del mismo modo se destruyen en esta experiencia poética, el sueño, el desco, el amor.

¿Que le pedias tú a la muerte

cuando mi piel no te daba sino lagujeros,

美洲 海洋 化二十

Por qué, si más profundo y auténtico es un impulso, más se le siente como ciego instrumento de lo ajeno y lo extraño? En la medida en que más somos nosotros mismos, más nos sentimos dentro del misterio que crea a través de nosotros. Colocados en este trance, no extraña que los sentimientos existan con una existencia al revés, porque no nacen de la vida tendiendo a lo invisible sino que es lo invisible quien los engendra y les presta un momentáneo sorprendido reflejo de la tietra. No obstante, nuestra individualidad resiste y existe de algún modo, ¿pero dónde ha de afirmarse, si buseix su raíz significa afantasmar su vida misma? "Vuelo oscuramente — por no tener sitio ni raíz en ninguna parte", se multiplica esta idra y resuena largamente en diversos sitios de la obra.

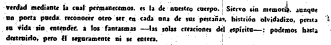
He parado muchas noches en una, gritando hejos de mi, en la piedra; he llamado en grietas para verme, para sentre la sangre mía que corre, que oscuros seces la beben y devuelven; he caldo en mi cuerpo para saberme.

El misterio que anteriormente eta revelado mediante una auspensión de la conciencia, cambia abora de centro, se enmascara y reaparece en esa presencia igualmente hermética que es la vida silenciosa del cuerpo. Nuestro cuerpo, ese "animal que viaja" siente correr dentro de si los pensamientos; días, meses y años, es usado sin cesar por un torrente de destos que lo cargan de poderes y de fiebre.

¡Pero que es lo que realmente permanece en nuestros órganos o en nuestros miembros de toda esa vida del espíritu? ¿Al día siguiente de un sentimiento huracanado, los tejidos, que pueblan huestro cuerpo guardan acaso la menor evanescencia mental de todo

Sólo noticias de haber pasado por allí sólo un leve movimiento que me identifica, sólo un cabello de la muerte, un hilo de la vida, un hueco del mundo y un sitio vacio de los días.

Nos fatiga el perpetuo engaño de los pensamientos, que mueren sin ser fisicamente la hoja o la piedra para las que han sido engendeados: y comenzamos a estimar que la finica



Una vez que el espíritu ordena sobre nuestro cuerpo, sigue a su orden, una inmediata y como fugitiva autosupresión, un no querer o no poder pensar más: se confía a lo invisible, se libra a la aventura que protagoniza nuestro cuerpo, y nos sobrecoge la certidumbre de que en ese istante nos víve el pleno azar. (No prueba acaso que tenemos que atravesar un medio absolutamente extraño, cida vez que producimos una de nuestras imágenes sobre la superficie de la tierra, cada vez que geste vivo misterio del cuerpo nos semicja?

Avanzo
por la distancia
de mi mano al sueño
Oh separaciones,
espacio inmenso
del cuerpo
en su raíz inusitada.
Poder emprender
semejante viaje,
atteverse a cspzar
tanta sangre, tantas
noches ciegas.

Sin embargo, en nuestro cuerpo nos reconocemos de algún modo: sobre este silencioto animal que envejece flota algo así como un vaho de nuestra identidad. ¿Por qué aparece, entonces, en los versos siguientes, como la más panzante v devoradora manera del olvido? Existir al borde del no see es existir de la manera más profunda, y el instante en que más me siento a mí mismo, es aquel en que menos me reconozco.

No hay nada.
Es él
que busca la mano en su índice.
No hay nada.
Nada.
Pasando de la sombra
al espejo.
familiar a los umbrales.
fuera del tiempo.
gl cuerpo
es niebla de su abismo.

a chapman in 1961 was a second

La obra está dividida en tres tiempos: Tiempo de Vivir. Tiempo de Morir y Tiempo de Renacer. ¿De qué modo puede renacer un espíritu empeñado en anularse, obediente a presencias que volatilizan toda forma, donde la menor intención humana, no acaba de pre-



cisarse cuando ya es sentida como irreal? El poema VIII de la última parte es el que mejor consolida esta resurrección.

Ahora es él quien te pide que lo lleves: tierra, pueblo humilde: ahora es él el cautivo de tus campanarios: plaza, infancia descalza: ahora es él el del viaje con un viento de pájaros que olvida lágeimas: ahora es él de nuevo en el aire, abriendo puertas, restituído el paso, más, joven, dulcemente condenado a olvidar cenizas, otoños desechados ahora es él sin limites en otra carne.

Yo entiendo esta resurrección como una renunciación. El autor vuelve a todas aquellas negadas sensaciones que configuraban en el niño. Es que no podía ser de otro modo: aunque sólo las juzguersos como casuales espejos del misterio, una hoja de árbol vista determinada vez, la tierra de un camino de nuestro pueblo sentida en cierro instante, nos da milagrosamente la idea pereune de nosotros mismos, nos insertan completos un el mundo, que cambién en ese instante completamente comprendemos. Para sentirnos, tenemos que repetirnos en ellas, o en algo que de cierto modo reproduce lo que hemos experimentado junto allos

ahora es fl, puntual al cuerpo,
obediente a la cangre, babitado,
distante de peligros; ahora es fl;
el resucitado
que no se asombra de nada,
que espera el trueno, el rayo; el relámpago,
la mano, el desengaño,
y palpa sobre mi cuerpo
su recuerdo de la tierra.

La resurrección se apoya después en esa silenciosa cámara de olvido que es nuestro cuerpo. ¿No es contradictorio pretender renovarse sobre tanta sangre sin intención alguna, sobre tantas separaciones intermedias entre la mano y el surño, sobre ese presonaje desconocido que obedece al espíritu, pero en su propia obedientia lo excluye? Pero no hay contradicción, porque abora se ha renunciado a saber, y únicamente resta vivir. La aventura de esta inhumana indagación tocsa a su término. ¿Qué validez tiene cada forma del desco o del sueño, cada jubilosa antigua imagen donde vibra nuestro ser todo entero. cuando lo sometemos a la experiencia del misterio? Tal es la pregunta esencial. En sul presencia se volatilizan todas las creaciones del espíritu. La resurrección consiste, en ser vivido por el misterio sin pretender entenderlo. Desde entonces, todo lo que ha de ocurrir naturalmente, ocurrirá de una manera prodigiosa:

La silla se va muy lejos: no hay madera en la madera misma:

Un objeto puede sentirse de este modo cuando olvidamos toda memoria acerca suvo cuando no se utiliza como reflejo propio o instrumento de nuestro impulso: en el instante mismo en que dejamos de vívir frente a una cosa, o sea de probar en ella nuestras posibilidades. Además, aparece este objeto libre v produciéndose a sí mismo, desvinculado de todo orden, porque la conciencia que crea las relaciones ha sido suprimida.

oigo que alguien golpéa en mi puerta sin advertir que no hay nadie: pienso en tus manos y temo que al tocarlas se me caiga el enerpo: desde aquí tu rumor se apaga y queda latiendo una hoja que hace llorar-

En el último poema, se recogen los diversos motivos del libro, y flotan en una pur melodía de lauguidez memoriosa.

No si hasta dónde
por el otoño caen las hojas.
No si hasta dónde
por el niño estoy ausente.
No si hasta dónde
de agonfa
es tierno este desorden
de poblar la tierra
con sus propios serce.
No si hasta dónde
por el corazón la muerte nos pertenece.
No si hasta dónde
del mundo soy inocente.

Estos dos últimes versos enjuician la peligrosa y terca aventura. Hasta dónde la bisqueda de la unidad puede convivir con la vida sin destroida? Se incinúa la sombra de un remordimiento, de un orgullo culpable o desesperada desobediencia. Finalmente, de alpin modo se renace, y se comprende que las colas todas son absolutamente frágiles, pero que sin embargo resisten, resisten con una inocente inmortalidad. En todas ellas, hesta en las más humildes, la vida cada día forma y repite un eterno y frágil milagro.

"¿Cust es el significado de algo? ¿No significa nada la tierca? ¿No significan habi los cielos grisce y los páramos cubiertos de cardos? ¿No significa nada un vicio caballo que sacan a pacer? Se nada significan, sólo hay que añadir otra verdad: que todo no significa nada". (Chauterton).

DOMINGO LUIS BORDOLI

Although the same of

#### CUATRO LIBROS SOBRE EL ESTE

Como la estructura de nuestro Estado, la literatura nacional es una literatura unitaria.

Pareceriamos demasiado chicos para una diversificación regional, para un diálogo de difearencias. Se diria que sólo pudiéramos dar, provincialmente, una única voz.

Sin romperla dentro de esta unidad cabe lo dual: campo y ciudad. Para el primero, lo gauchesco, lo nativista: lo autóctono residen siempre en un agro sin precisiones geográficas, sin color o sabor distintos. Apenas si se individualizas: el Cerro Largo de Zavala Muniz y de la evocación de "Chico Carlo": una Lavalleja de Morosoli y de Dossetti, "La ciudad" es Moneveideo siempre, casi siempre, (Annque no olvidamos el San José de Paco. Espínola y esa impar devoción a un barrio —"Villa" anexada— que es la de Luis Bonavita por su Restauración, por su Unión).

Zonas y departamentos recién se despliegan laboriosamente en un concurso: "Romancero del Uruguay" y algunas páginas —no siempre literarias— ensayan precisiones sobre cierdas comarcas de mavor personalidad: Alfredo Lepro. "Frontera": Camilo Urueña González (Cerro Largo): Carlos Seijo. "Maldonado y su región": Morosoli, ya aludido, indaga espiritu y cuerpo del sector minuano.

De todo el país, el Este es el que parecería destinado a mejor fortuna. Es el más recorrido por ojos extraños —los que mejor ven— Tiene un pasado augerente de lucha de Imperios y de aventura y secreto corsario. Junta campo, mar, palmar y sierra, vida cosmopolita y todo un archipiélago de antiguos decires y formas.

Cuatro libros, recientemente aparecidos, se agregan ya a esta verificación, a este trannito de la sensación, el recuerdo y la esperanza.

Dos elementos agrupa Miguel Víctor Mertinez en "LOS FANTASMAS DE SANTA.
TERESA" (Montevideo. 1947): la notación, variada y precisa, del paisaje teresiano, y la erocación de dos figuras que desfilaton por él: Don Pedro de Ceballos y el obispo Luf, el de La Revolución de Mayo.

La junción de estas síneas se realiza por medio de diversos artificios: una voz rememorativa "honda, lejana. como de otro mundo", una mano que abre muros, las llamas de una estufa, los demiurgos, los sueños, el mar. Todos ellos son demasiado serviciales, dan respiros, hacon cuarto intermedio cuando el relato es laivo.

Hecha esta reserva, digamos que los metales alcados son de buena ley. Martínez conoce y quiere entrañablemente las piedras y arentas de Santa Teresia, y sabe comunicar este
cariño. Las prefería cuando eran salvajes, de acceso difícil, parapetadas atrês de daminos
intransitables. Hoy le irritan el turismo bullicioso y disteaído, que perturba la grave soledad. y la restauración flamante, que ha estropeado, la melancolía de la ruina. Su mirada,
aguda, puntual, ensaya aquí un registro de todas las horas del día, un poco a la manera
impresionista de Manet.

Las estampas de Ceballos y Luf están trabajadas con cierta intención escultórica, que las fiace a ratos excesivamente soltemass (Aunque es claro que fantasmas y voces no deben alternar en tren demasiado campechano y coloquial y que un virrey y un obispo no se expresan, en actos de servicio o meditaciones trascendentes; con desgarada picardia.)

Ceballos y Lué tienen on este libro una fina calidad heroica y resistente, algo de este común grandeza que suelen cobrar las figuras epilogales;—un Severo, un Osuna— de los impérios que se deshacen. (Y en el retrato del obispo bán sido captadas, con no frecuent inteligencia, las distintas posturas políticas ante la Revolución de Mayo.)

Se nota en esta obra de Martínez, una progresión en el oficio de escritor respecto a la anterior. "Santa Tecesa de Rocha". Cabría objetade el abuso de la palabra "cosa". or función indefinitoria (págs. 13, 138, 158 y. 176). No deben ir a un libro de conversación. Y esta es sucedáneo de la inefabilidad y báculo de la pereza.

Una observación final: el contacto de Ceballos y Lué con la Fortaleza fué excesivamente breve y episódico. Si hien el Espíritu sopla donde quiere, tal vez M. V. Martinez hubiera estado acertado en habíar de "los fantasmas desde Santa Teresa".

Un simpático espíritu de fe y de comprensión anima este libro necesario.

Pertenece a la historia de la arquitectura. "SAN FERNANDO DE MALDONADO" de Fernando Cepurro (Montevideo, 1948), Apartado de la Revista de la "Sociedad de Amígos de la Arqueología", constituye por sí, en sus casi doscientas páginas, un libro cabal.

Capurro integra con Juan Giuria. Carlos Pérez Montero y Elzeario Boix el penueda, grupo de hombres que se han dedicado a la investigación de nuestra arquitectura históries. Había publicado haç años ahora— un completo trabajo sobre la Colonia de Sacramento. En el presente volumen, bien escrito y bien organizado, exitera un mirmo método y empriño.

Introducen en la materia una historia de la región, en la que se utiliza ampliamento el trabajo de Ricardo Caillet Bois y un capítulo que es oicada de conúnto sobre "La cib-dad", en el que emplea muy bien, dejándoles por lo general la palabra, el testimonio de los viajeros —algunos poco conocidos—; John Luccock.

D'Orbigny y Saint Hillaire y José Mª Cabrer y Diego de Alvear,

Clasifica la arquitectura fernandina en "militar", "religiosa" v "civil" dividiendo esta última en "co'onial" y "patricia", que así llama Canurro la de únestra éroca independiente hasta 1850. Estudia también la fortaleza de Santa Teresa y cierra el volumen con una conferencia sobre la evolución de los estilos arquitectónicos en el Uruguav, interesante pero demasiado sumaria. (Lo que nos trae a la memoria un plan detallado y completísimo que Boix había preparado sobre este tema y que no sabemos si estará en vias de cumplic.)

R. Frencisco Mazzoni en "SENDA Y RETORNO DE MALDONADO" (Montesidos 1947) recoge varios años de labor periodística en el suplemento montevideano de "El Día", la que, agrupada, tiene una visible unidad.

Dividida en "Arquitectura", "Biografias", "Historia Natural", "Paisaje" y reflexiones



finales ("Fui y seré Maldonado"), trata de abarcar todos los aspectos de la realidad fernandina-

Lo más vivo e importante de la obra de Mazzoni consiste en su intento de resurrección, apasionado, nostálgico, de un estilo de vida, de habitación y de sociedad, que pudiframos calificar de "tradicional-hispano-criollo".

Para el autor este estilo comprende, entre otras notas, la adecuación de lo arquitectónico a los materiales y naturaleza americana (tideas de Guido y de Noel), la restauración de las viejas artesanías, el redescubrimiento del paisaje, de la sencillez y del reposo.

Podría decirse que en este alegato sirve Mazzoni a demasiados señores. Primero, al espúreo señor turístico. Es la preocupación que se condensa en lemas como el de "la almoubada del reposo para las muchedumbres fatigadas", y que es inseparable de un cierto deslumbre lugareño ante el propreso material.

Sirve también a un gueto legitimo, pero intrascendente, por el pasado pintoresco y diferenciado. Ve hasta aquí con ojos de coleccionista, simpáticamente predatorios para su "casa-museo". El la inclinación de un alma naturalista y esoinitual, un poco vagorosta.

Sirve, por último, más intuitiva que concientemente, a una magna dirección. Que es la one ve en ese estilo de vida tradicional-hispano y criollo algo mas que dolida revivitcencia, que acotado islote o antiqualla atractiva. Es la que sabe que hay más auténtica modecaidad, más erecuidad instituable en una actitud de equilibrio del hombre con su medio. con su cuerpo, con en pasado y su naturaleza, que en un modulo vital dictado por la maonina v el coce v el poder, con todas sus escisiones v sus mutilaciones. En la pag, 18 dice Mazzoni: "Hav agniget misterio suspenso de una vida que fue el insustituible valor de una trodición hispánico, adáptada a la existencia, insegura, de diaria conquista de los primeros nobladores: un "cono" colonial en las coras v en las almas. Este germen que muestra su fuerza ante las cosas garradas - el cementerio no ha sido modernizado. las costumbres familiares se mantienen con el prestigio del pater, v el lenguale correcto, aun de acento antigno v de vicias nalabras -- son algo más que detalles. Aquí vibra una tradición, esto no se hace ni rehace por millones que se destinen: para levantar las fachadas caídas. Es este el tesoro mayor y su pérdida se torna tanto más visible y dolocosa, cuando se observa el afán de los Jóvenes, cuyo limpio sentimiento busca la razón de sus afectos y no halla sino dudis v rnings".

Esta tercera visión, oue nodría terer nor lema el famoso aforismo de "tradición, es lo oue resiste", se acresa a una inclinación, va candalosa, del pensamiento americano. Mallea, Martínez Petrada. Canal Fejió. Gilberto Freve: (sobre todo en el prólogo a "Casa, Grande v Senzala") están en ella. Y entre nosotros, con dosis spengleriana excesiva. Alvaro de Figueredo.

Mazzoni maneia mejor lo sencillo que lo trabajado, aunque están bien ciertos "fortíssimos" como la pseina alucinada de la visira a Lobos (p. 210). No es feliz, a veces, en lo sentimental (fin de ly p. 142): su parrafo largo suele ser enredado (págs. 48 y 49).

Tiene muchas referencias interesantes sobre cosas y personajea: Antonio Lussich, Acuña de Figueroa, Garihaldi, Darwin, Prancisco Aguilar, las viboras, los tiburones, el sentir litecario del 80. la lanza criolla y el lenguaje regional. El libro de Antero Urioste: "ENSAYO DE UNA BIBLIOGRAFIA, CARTOGRA-FIA E ICONOGRAFIA DEL DEPARTAMENTO DE ROCHA, 1516-1945" (Montevideo, 1947) vale lo que valen una paciencia benedictina, una precisa técnica, una entrañable devoción del hombre a su contorno.

Se trata de una tarea de muchos años, realizada impecablemente y con amor, terminada más allá de la muerte y previendola. (El autor, pibliotecario del Consejo de Enseñanza, dejó un legado para que se publicara-)

Los capítulos "Algo de historia general" y "Breve Historia de Rocha" dan el primero un cuadro de la historia nacional en cuanto el ácea rochense interfiere con ella: el segundo la evolución —puertas adentro— de este departamento que creó la lev de 1880."

Siguen 575 fichas bibliográficas, 1Q5 cartográficas y 476 iconográficas (las dos últimas secciones ordenadas por años).

El catálogo de mapas, sobre todo, es de extraordinacio interés, dado que muchas d las piezas frichadas aon cartas generales del país o de zonas más extensas, y la cattografía rochesse es así cartografía nacional.

Además este libro, de materia tan concreta e impersonal, nos pone en contacto con un espíritu modesto y claro, de rara transparencia. Una figura en la que se cruzan un poco daquellos bidalgos de casino de provincia, historiadores de linajes locales, retratados por Azoria, y el exacto catalogador de la bibliotecnia moderna. Todo un magnifico ejemplo en un panorama intelectual donde son tónicas la improvisación, la insapiencia, el aliento corto.

CARLOS REAL DE AZUA



"Café" (óleo)

Chedido Portings

### EXPOSICIONES

Abril - Mayo de 1948

SALON DE LA COMISION NACIONAL DE BELLAS ARTES. — Exposición de un mural de Candido Portinari titulado "Primera Misa en Brasil". Se expusieron también dibujos y bocetos en color para dicho 'mural y 20 dibujos y pinturas sobre escenas de trabajo del Brasil.



"Bodegón" (carbón

Hans Platschek

ATENEO DE MONTEVIDEO. — En el Salón Ramírez: Exposición de Refuel Mandelzweig, patrocinada por la Bene Berith Oriental. — En el Salón de Exposiciones: 11 ólcos, 11 gouacies, 6 pasteles, 7 dibujos y 2 collages, de Hans Platschek.



"La rama" (aguafuerte)

Reul Veroni

"ARTE BELLA" — ABRIL: 9 grabados de María Carmen, y 8 grabados de Raúl Veroni. — Mayo: Exposición de pañuelos artísticos de Asher según diseños de Matisse, Dérain, Cocteau, Laurencin, Bérard, P. Flores, Domínguez, Clavé, John Piper, Henry Moore, Sutherland, Vaughan,



"Niña" (punta seca)

Maria Carmen

GALERIA MORETTI. — ABRIL: 20 6leos y 5 acuarelas de Franco Morrica. — Mayo: Exposición de 62 obras del Sindicato Libre de Pinteres y Grubadores del Uruguay.

ASOCIACION CRISTIANA DE JOVENES. — Exposición de obras de V.

H. Guidobono.



Miguel Angel (óleo)

Joaquin Torres Garcia

AMIGOS DEL ARTE. — Exposición de 41 pinturas de Joaquín Torres Garcia. El 25 de mayo Julio Payró dictó una Conferencia sobre la pintura de Torres García.

GALERIA BERRO. — Arunt.: Olcos del pintor español José Fran. — Maxo: Olcos y acuarelas de Ernesto Armani, Noël Quintavalle, Arturo De Luca.



"El concierto" (óleo)

Jacobo Jordans (1593-1678)

Exposición de Otoño: Oleos de Jacobo Jordaens, Carlo Dolci, William Hogarth, Constant Troyon, Carmelo de Arzadun, José Cúnco, Carlos De Santiago, Marie Laurencin.

### INDICE

## PRIMERA PARTE

|                                                                                                     |       |      |         |     | -    | 1-0 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|------|---------|-----|------|-----|
| Grandeza y miseria del absurdo, por Daniel Rops .                                                   | ٠.    |      |         | •   | •    | 5   |
| Los criterios de verdad, por José Babini                                                            | • -   |      |         | •   |      | 10  |
| Carta de París, por Michel Braspart                                                                 | •     | . ,  | •       | ٠   |      | 15  |
| SEGUNDA PARTE                                                                                       | ٠.    |      |         |     |      |     |
| POESIA                                                                                              | ,     |      |         |     |      |     |
| Poema de Adviento, por Eduardo Lozano                                                               | •     | •    |         |     | •    | 19  |
| NOVELA Y CUENTO                                                                                     |       |      |         | ż   |      |     |
| Mur (cuento), por Felisberto Hernández                                                              | •     | •    |         | •   | • /  | 30  |
| MUSICA                                                                                              |       |      |         |     |      |     |
| Música entre los prisioneros, por Maro Pincherle. Actuales corrientes musicales en los Estados Unid | 08,   | por  | <br>Héc | tor | Á.   | 3   |
| Tosar Errecart                                                                                      |       |      | · ·     | •   | ٠    | 4   |
| CINE                                                                                                |       | * :- | t,      |     |      |     |
| Encrucijada de cine y pintura, por José María Poc                                                   | lestá | •    | ٠, ٠    |     | :    | 5   |
| LA MASCARA Y EL ROSTRO                                                                              |       |      | ٠.      |     |      |     |
| por José Bergamin                                                                                   | •     | • .  |         | •   | • .  | 6   |
| PÓR LA PAZ                                                                                          |       |      |         |     |      |     |
| De la responsabilidad del creador, y de la Paz, por                                                 | Rom   | nald | o Br    | ugh | etti | 6   |

LIBROS La poesía de Carlos Denis Molina. En torno a "Tiempo al sueño", por Cuatro libros sobre el Este, por Carlos Real de Azúa . . . . . . . 82 GRABADOS El Descendimiento, de Giotto. Reproducción de un fresco de la Capilla Serovegni en Padua. Esquema estructural y directrices cinegráficas correspondientes a la película "Relato sobre un fresco", de Emmer VIÑETAS de Adolfo Pastor 19, 30, 37, 53, 62, 68 y 76

El número 4 de ESCRITURA se termino de imprimir el día 11 de Junio de 1948 en los talleres gráficos "Gaceta Comercial" Plaza Independencia 717 Montevideo

Strop Sugar